
�
SACRED MUSIC IN LATIN

LATEINISCHE KIRCHENMUSIK / MUSIQUE D’ÉGLISE EN LATIN /
MÚSICA SACRA EN LATIN

[3] Missa BWV 233 / Kyrie Eleison BWV 233A / Missa BWV 234

MASS IN B MINOR · MESSE EN SI MINEUR · SACRED MUSIC IN LATIN · MUSIQUE D’ÉGLISE EN LATIN



1

3

Lateinische Kirchenmusik • Sacred music in Latin
Musique d’eglise en latin • Música sacra en latín

Messe F-Dur/Mass F Major/Messe fa majeur/Misa Fa mayor BWV 233
Donna Brown – soprano  • Ingeborg Danz - alto • Wolfgang Schöne- basso • Sebastian Weigle, Gérard Patacca – Corno •
Martin Letz, Detlev Groß – Oboe • Günter Pfitzenmaier – Fagotto • János Rolla – Violine • Maria Frank – Violoncello • Lászlo
Som – Kontrabaß • Zsuzsa Pertis - Organo

Kyrie eleison - Christe, du Lamm Gottes F-Dur/F Major/fa majeur/Fa mayor BWV 233 a
Francis Gouton, Matthias Wagner, Ulf Borgwardt - Violoncello • Harro Bertz, Albert Michael Locher - Contrabbasso • Boris
Kleiner - Organo

Messe A-Dur/Mass A Major/Messe la majeur/Misa La mayor BWV 234
Christine Schäfer - soprano • Ingeborg Danz - alto • James Taylor - tenore • Thomas Quasthoff - basso • Jean-Claude Gérard,
Sybille Keller-Sanwald – Flauto • Albert Boesen – Violino • Michael Groß – Violoncello • Harro Bertz – Contrabbasso •
Michael Behringen – Organo

Musik- und Klangregie, Digitalschnitt/Producer and digital editor/Directeur de l’enregistrement et montage
digital/Director de grabación y corte digital:
Richard Hauck

Toningenieur/Sound engineer/Ingénieur du son/Ingeniero de sonido:
BWV 233: Detlev Kittler
BWV 233a, 234: Teije van Geest

Aufnahmeort/Place of recording/Lieu de l’enregistrement/Lugar de la grabación:
BWV 233: Sendesaal des Hessischen Rundfunks, Frankfurt am Main
BWV 233a: Stadthalle Sindelfingen
BWV 234: Stadhalle Leonberg

Aufnahmezeit/Date of recording/Date de l’enregistrement/Fecha de la grabación:
BWV 233: Oktober/October/Octobre/Octubre 1993
BWV 233a: April/Avril/Abril 1999
BWV 234: Januar/January/Janvier/Enero 1995

Einführungstext und Redaktion/Programme notes and editor/Texte de présentation et rédaction/
Textos introductories y redacción:
Dr. Andreas Bomba

English translation: Dr. Miguel Carazo & Associates
Traduction française: Sylvie Roy
Traducción al español: Carlos Atala Quezada

© 1993/95/99 by Hänssler-Verlag
�P 1999 by Hänssler-Verlag

2

Johann Sebastian

BACH
(1685 – 1750)

Gächinger Kantorei Stuttgart • Franz Liszt Kammerorchester Budapest (BWV 233) 
Bach-Collegium Stuttgart (BWV 234)

HELMUTH RILLING

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 2



BWV 234 Messe A-Dur/Mass A Major/Messe la majeur/Misa La mayor

1. Kyrie eleison (Coro) 6:41
Flauto I+II, Violino I+II, Viola, Violoncello, Contrabbasso, Organo

2. Gloria in excelsis Deo (Coro, A, B) 5:33
Flauto I+II, Violino I+II, Viola, Violoncello, Contrabbasso, Organo

3. Domine Deus (B) 6:04
Violino I solo, Violoncello, Contrabbasso, Organo

4. Qui tollis peccata mundi (S) 6:18
Flauto I+II, Violino I+II, Viola

5. Quoniam tu solus sanctus (A) 3:26
Violino I+II, Viola, Violoncello, Contrabbasso, Organo

6. Cum sancto spiritu (Coro) 3:16
Flauto I+II, Violino I+II, Viola, Violoncello, Contrabbasso, Organo

Total Time BWV 234 31:18

Total Time BWV 233, 233a, 234 58:46

5

8

9

10

11

12

13

BWV 233 Messe F-Dur/Mass F Major/Messe fa majeur/Misa Fa mayor 

1. Kyrie eleison (Coro) 3:43
Corno I+II, Oboe I+II, Violino I+II, Viola, Violoncello, Fagotto, Contrabbasso, Organo

2. Gloria in excelsis Deo (Coro) 5:21
Corno I+II, Oboe I+II, Violino I+II, Viola, Violoncello, Fagotto, Contrabbasso, Organo

3. Domine Deus (B) 3:18
Violino I+II, Viola, Violoncello, Contrabbasso, Organo

4. Qui tollis peccata mundi (S) 4:52
Oboe I, Fagotto, Organo

5. Quoniam tu solus sanctus (A) 3:54
Violino I solo, Violoncello, Organo

6. Cum sancto spiritu (Coro) 2:40
Corno I+II, Oboe I+II, Violino I+II, Viola, Violoncello, Fagotto, Contrabbasso, Organo

Total Time BWV 233 23:48

BWV 233a Kyrie eleison – Christe, du Lamm Gottes F-Dur/F Major/fa majeur/Fa mayor

1. Kyrie eleison (Coro) 3:39
Violoncello I-III, Contrabbasso I+II, Organo

4

1

2

3

4

5

6

7

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 4



KYRIE

Herr erbarme dich unser.
Christus, erbarme dich unser.
Herr, erbarme dich unser.

GLORIA

Ehre sei Gott in der Höhe.
Und auf Erden Friede den Menschen,
die guten Willens sind.
Wir loben dich. 
Wir preisen dich.
Wir beten dich an.
Wir verherrlichen dich.
Wir sagen dir Dank
ob deiner großen Herrlichkeit!

KYRIE

Lord, have mercy.
Christ, have mercy.
Lord, have mercy.

GLORIA

Glory be to God in high.
And on earth peace to men
who are God’s friends.
We praise thee,
we bless thee,
we adore thee,
we glorify thee,
we give thee thanks
for thy great glory:

I KYRIE

Señor ten piedad
Cristo ten piedad
Señor ten piedad

II GLORIA

Gloria a Dios en las alturas
y en la tierra paz a los hombres
de buena voluntad.
Te alabamos.
Te bendecimos.
Te adoramos.
Te glorificamos.
Te damos gracias
Por Tu gran Gloria.
Señor Dios, Rey celestial,

6 7

LIB
R

ET
TO

LI
B

R
ET

TO

Domine Deus, Rex coelestis,
Deus Pater omnipotens.
Domine Fili unigenite Jesu Christe.
Domine Deus, Agnus Dei, Filius Patris.

Qui tollis peccata mundi,
miserere nobis.
Qui tollis peccata mundi,
suscipe deprecationem nostram.
Qui sedes ad dexteram Patris,
miserere nobis.

Quoniam tu solus sanctus,
tu solus Dominus,
to solus altissimus Jesu Christe.

Cum Sancto Spiritu,
in gloria Dei Patris.
Amen.

(Aus: A. Schott, Das vollständige Römische Meßbuch, Verlag
Herder, Freiburg 1961)

KYRIE

Kyrie eleison.
Christe eleison.
Kyrie eleison.

GLORIA

Gloria in excelsis Deo.
Et in terra pax hominibus
bonae voluntatis.
Laudamus te.
Benedicimus te.
Adoramus te.
Glorificamus te.
Gratias agimus tibi
propter magnam gloriam tuam.

KYRIE

Seigneur, ayez pitié.
Christ, ayez pitié.
Seigneur, ayez pitié.

GLORIA

Gloire à Dieu au plus haut des Cieux.
Et paix sur la terre aux hommes
de bonne volonté.
Nous vous louons.
Nous vous bénissons.
Nous vous adorons.
Nous vous glorifions.
Nous vous rendons grâces,
pour votre gloire immense.

1

2

8

9

BWV 233 BWV 234

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 6



Herr und Gott, König des Himmels,
Gott, allmächtiger Vater!
Herr Jesus Christus, eingeborener Sohn!
Herr und Gott, Lamm Gottes, Sohn des Vaters!

Du nimmst hinweg die Sünden der Welt:
erbarme dich unser.
Du nimmst hinweg die Sünden der Welt:
nimm unser Flehen gnädig auf.
Du sitzest zur Rechten des Vaters:
erbarme dich unser.

Denn du allein bist der Heilige,
Du allein der Herr,
Du allein der Höchste, Jesus Christus.

Mit dem Heiligen Geiste,
in der Herrlichkeit Gottes des Vaters. Amen.

Kyrie eleison
Christe du Lamm Gottes, der du trägst 
die Sünd der Welt
Erbarm dich unser!

Christe eleison
Christe du Lamm Gottes, der du trägst 
die Sünd der Welt
Erbarm dich unser!

Kyrie eleison
Christe du Lamm Gottes, der du trägst 
die Sünd der Welt
Gib uns deinen Frieden. Amen.

Lord God, heavenly King.
God the almighty Father.
Lord Jesus Christ, only-begotten Son;
Lord God, Lamb of God,
Son of the Father,

who takest away the sins of the world,
have mercy upon us;
thou who takest away the sins of the world,
receive our prayer;
thou who sittest at the right hand of the Father,
have mercy upon us.

For thou alone art the Holy One,
Thou alone art Lord,
thou alone art the Most High: Jesus Christ.

with the Holy Spirit:
in the glory of God the Father. Amen.

Kyrie eleison
O Christ, Thou Lamb of God, that takest 
away the sins of the world, 
have mercy upon us!

Christe eleison
O Christ, Thou Lamb of God, that takest away the
sins of the world, 
have mercy upon us!

Kyrie eleison
O Christ, Thou Lamb of God, that takest away the
sins of the world, 
grant us Thy peace. Amen.

Seigneur Dieu, Roi du ciel,
Dieu Père toutpuissant.
Seigneur Fils unique, Jésus-Christ.
Seigneur Dieu, Agneau de Dieu,
Fils du Père.

Vous qui enlevez les péchés du monde,
ayez pitié de nous.
Vous qui enlevez les péchés du monde,
accueillez notre prière.
Vous qui siégez à la droite du Père,
ayez pitié de nous.

Car c’est vous le seul Saint,
Vous le seul Seigneur.
Vous le seul Très-Haut, Jésus-Christ.

Avec le Saint-Esprit:
dans la gloire de Dieu le Père. Amen.

Kyrie eleison
Christ, ô agneau de Dieu, toi qui portes les péchés du
monde
Aie pitié de nous!

Christe eleison
Christ, ô agneau de Dieu, toi qui portes les péchés du
monde
Aie pitié de nous!

Kyrie eleison
Christ, ô agneau de Dieu, toi qui portes les péchés du
monde
Donne-nous ta paix. Amen.

Dios Padre omnipotente.
Señor Jesucristo unigénito.
Señor Dios, cordero de Dios,
Hijo del Padre.

Tú que quitas el pecado del mundo,
ten piedad de nosotros.
Tú que quitas el pecado del mundo,
escucha nuestra súplica.
Tú que estás sentado a la derecha del Padre,
ten piedad de nosotros.

Porque solo Tú eres santo,
solo Tú, Señor,
solo Tú, altísimo Jesucristo.

Con el Espíritu Santo
en la Gloria de Dios Padre. Amén.

Kirieleison
¡Cristo, cordero de Dios, que quitas el pecado del
mundo,
ten piedad de nosotros!

Christe eleison
¡Cristo, cordero de Dios, que quitas el pecado del
mundo,
ten piedad de nosotros!

Kirieleison
¡Cristo, cordero de Dios, que quitas el pecado del
mundo,
danos Tu paz! Amén.

8 9

LIB
R

ET
TO

LI
B

R
ET

TO

3

4

5

6

10

11

12

13

7

BWV 233 BWV 234

Kyrie eleison F-Dur/F-Major/fa majeur/Fa mayor BWV 233a

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 8



Zeile Credo... in unam sanctam catholicam ecclesiam unter-
drückt er dabei nicht, anders als später der Katholik Franz
Schubert! Bach als Opportunisten zu brandmarken ist den-
noch verfehlt, weil dies die Parallelen in der Liturgien beider
Konfessionen nicht berücksichtigt. Parallelen ergaben sich
zum einen aus dem Gebrauch der lateinischen Sprache, zum
anderen aus der stark ritualisierten Struktur, die damals – im
Gegensatz zu manchen heutigen, „freieren“ Gebräuchen – den
protestantischen Gottesdienst prägten. Martin Luther hatte, in
seiner Vorrede zu Deudsche Messe vnd ordnung Gottis diensts.
Wittemberg. (1526) wohl gegen den Gottesdienst in der römi-
schen Ordnung Stellung bezogen, weil er um seiner selbst ab-
gehalten würde. Andere Bestandteile des römischen Kultes,
darunter sogar Marienfeste (wie Mariä Reinigung (2. Februar),
Mariä Verkündigung (25. März) oder Mariä Heimsuchung (2.
Juli, jener Tag also, an dem Bach 1733 wohl das Magnificat
BWV 243, die Vertonung des Marienlobs aus der Vesper auf-
führte), hieß Luther ausdrücklich gut. Daneben trat er, um der
„Internationalität“ willen – wie man heute sagen würde –, auch
für eine weithin verständliche Sprache ein. Luther spricht aus-
drücklich von der schönen Musik und den Gesängen, die die
lateinische Sprache hat. Und: „Die formula missae will ich hier-
mit nicht aufgehoben und verändert haben, sondern, wie wir
sie bisher bei uns gehalten haben, so soll es vorderhand frei sein,
sie zu gebrauchen, wo und wann es uns beliebt...“ – ein Plä-
doyer für eine Ordnung des Gottesdienstes, und zwar mög-
lichst eine einheitliche für jedes Land.   

In Sachsen, und damit auch in Leipzig, folgte man der 1538
verfaßten, sogenannten „Herzog-Heinrich-Agenda“. Diese
Gottesdienstordnung (abgedruckt zuletzt in: Die Welt der
Bach-Kantaten, Bd. 3, Stuttgart 1999, S. 85 f.) sah auch in la-
teinischer Sprache gelesene oder gesungene Passagen vor: eine
Motette gleich zu Beginn – gesungen aus dem Florilegium Por-
tense, einer Sammlung von Stücken alter Meister, von der Bach
für die Thomaskirche mehrere Exemplare anschaffen ließ –,

das Kyrie, das Gloria, das Kollektengebet, die Präfation und an-
deres mehr.     

Latein war eine Johann Sebastian Bach durchaus geläufige Spra-
che. Er hatte in Eisenach, danach in Ohrdruf und Lüneburg, die
Lateinschule besucht. Dort lernten die Schüler Lesen und Schrei-
ben in deutscher und lateinischer Sprache. Grundlage dieses Un-
terrichts waren Luthers Katechismus sowie Psalm- und Bibel-
sprüche. Religion, Bildung und Musikausbildung gingen Hand
in Hand. Bach konnte daher bei seiner Bewerbung um das Leipzi-
ger Kantorenamt ausdrücklich akzeptieren, hier Lateinunter-
richt erteilen zu müssen. Daß er sich listig sogleich davon di-
spensieren wollte (nicht weniger, daferne (...) zu meiner subleva-
tion beym informiren in der Lateinischen Sprache jemand erfordert
werden solte, denselben aus meinen eigenen Mitteln (...) davor verg-
nügen will...“) und dies später auch so praktizierte, tut nichts zur
Sache. Lateinische (und andere fremdsprachliche) Floskeln und
Vokabeln gehörten außerdem zum damaligen offiziösen Sprach-
gebrauch, wie ein Blick in entsprechende Dokumente ausweist:
...damit solche subjecta choisiret und bestellet werden können, so den
itzigen musicalischen gustum assequiren, die neüen Arthen der Mu-
sic bestreiten, mithin im Stande seyn können, dem Compositori und
deßen Arbeit satisfaction zu geben... schreibt Bach beispielsweise
in seiner berühmten Eingabe an den Rat der Stadt im August
1730. 

Daß es von Bach Kirchenmusiken in lateinischer Sprache gibt,
ist also keineswegs außergewöhnlich und hat auch nichts mit
konfessionell eingefärbten Strategien zu tun. Die Wendung un-
am sanctam catholicam et apostolicam ecclesiam im Credo verliert
zusätzlich an Brisanz, wenn man das Wort catholicam nicht als
konfessionellen Kampfbegriff versteht, sondern so, wie es ur-
sprünglich gemeint war: katholisch = allgemein. Bach wäre
wohl nie auf die Idee gekommen, dieses Bekenntnis zu ver-
stümmeln, um für eine bestimmte konfessionelle Haltung zu
demonstrieren. Stärker war, zumal im konservativen Leipzig,

11

D
E

U
T

SC
H

weigerte sich, den Weg der Konversion mitzugehen. Dies
brachte ihr im traditionell protestantischen Sachsen große
Sympathien ein, weshalb, nach ihrem Tode, am 17. Oktober
1727 ein großer Gedenkgottesdienst in der Leipziger Thomas-
kirche abgehalten wurde. Zu diesem Anlaß komponierte Bach,
auf einen Text von Johann Christoph Gottsched, die „Trauer-
Ode“ BWV 198 (EDITION BACHAKADEMIE Vol. 60). 

August II. „der Starke“ starb 1733. Zum Ende der allgemeinen
Landestrauer, am 2. Juli, führte Bach in der Thomaskirche –
wahrscheinlich – das umgearbeitete Magnificat (BWV 243)
auf, ein Werk in der römischen Kirchensprache Latein. Auch
der neue Kurfürst und Sohn des alten, Friedrich August II.,
wurde zum polnischen König (August III.) gewählt. Zur Krö-
nungsfeier führte Bach, am 17. Januar 1734, die Huldigungs-
kantate Blast Lärmen, ihr Feinde! verstärket die Macht BWV
205a auf; zum Jahrestag der Wahl, am 5. Oktober 1734, er-
klang die Kantate Preise dein Glücke, gesegnetes Sachsen BWV
215 (s. EDITION BACHAKADEMIE Vol. 68), und auch zu Anläs-
sen wie dem Namens- und dem Geburtstag von König und Kö-
nigin gab es in Leipzig Prunkaufführungen Bachscher Musiken
(BWV 206, 207a, 208a, 214). Zweifellos war Bach daran gele-
gen, sich beim sächsisch-polnischen Königshaus anzudienen.
Offenkundig wurde das schon im Juli 1733, als Bach dem Kur-
fürsten und künftigen König die Stimmen einer aus Kyrie und
Gloria bestehenden Komposition schickte mit dem Ziel, den
Titel eines Hofcompositeurs zu erlangen (s. EDITION BACHA-
KADEMIE Vol. 70). Auch das übrigens eine Art Machtpolitik:
Bach wollte sich mit diesem Titel, der ihm 1736 tatsächlich
verliehen wurde, mehr Ansehen und Gewicht gegenüber sei-
nem Arbeitgeber, dem Rat der Stadt Leipzig verschaffen.

Der Protestant schreibt ebenso eine Trauer-Ode für die prote-
stantische Kurfürstin wie für ihren katholischen Sohn eine „ka-
tholische“ Messe, die er gegen Ende seines Lebens sogar noch
um die fehlenden Teile, darunter ein Credo, ergänzt. Auch die

10

D
E

U
T

SC
H

Andreas Bomba
Johann Sebastian Bachs lateinische Kirchenmusik (1)

Von Deutschland ging die Reformation aus. Der Anschlag von
95 Thesen an das Tor der Wittenberger Schloßkirche bedeute-
te gewiß nicht die erste und einzige Spaltung in der Geschich-
te der christlichen Kirche. Was Luther, seine Weggefährten und
Nachfolger seit 1517 auf den Weg brachten, zeitigte jedoch die
gravierendsten Folgen. Seither war das alte Reich ein Land kon-
fessioneller Gegensätze. Unter den Bannern religiöser Be-
kenntnisse wurde Machtpolitik getrieben, während im ideolo-
gischen Wettstreit sich regionale, soziale und kulturelle Milie-
us herausbildeten, die die merkwürdigsten Blüten trieben und
bis auf den heutigen Tag nachwirken. Johann Sebastian Bach,
der lutherische Protestant, gilt als Protagonist der einen Seite.
Die andere Kirche, ultramontanen Bindungen nachhängend,
hat zu ihrem kulturellen Selbstverständnis keine gleichartige
Persönlichkeit hervorgebracht. Ketzerische Frage: Hätte Bach
auch römischer Katholik sein können? Sein vielleicht wichtig-
stes und bedeutendstes Werk, die Messe in h-Moll, hat ihre
Keimzelle in einer Bittadresse an den katholischen Dresdner
Hof...

So einfach aber verlaufen die Fronten nicht. Weder im moder-
nen Zeitalter der Ökumene, deren Spiritualität sich immer we-
niger in den traditionellen Kircheninstituten auslebt, noch zur
Bachzeit. Nehmen wir Friedrich August I., den sächsischen
Kurfürsten und Landesherren Bachs, seit dieser – von 1723 an
– in Leipzig lebte. 1697 wählten die Polen den Kurfürsten zu
ihrem König. Voraussetzung: Friedrich August, nun König Au-
gust II., mußte zum katholischen Glauben übertreten, was er
auch augenblicklich über die Bühne brachte. Der Stadt Dres-
den bescherte dies, nebenbei, zwei große, neue Kirchen: die ka-
tholische Hofkirche und die – im letzten Krieg zerstörte –
evangelische Frauenkirche, beide mit herrlichen Silbermann-
Orgeln bestückt. Augusts Gemahlin, Christiane Eberhardine,

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 10



den; Missa steht auf dem Titelblatt der Dresdner Stimmen. Erst
später komponierte er die fehlenden Ordinariumsteile hinzu,
wobei er für das Sanctus wiederum auf eine bereits früher, se-
parat entstandene Komposition zurückgriff. Es entstand eine
sogenannte Missa tota, eine komplette Vertonung des Meß-Or-
dinariums also.

Das musikalische Material aller vier lutherischen Messen greift
zurück auf die Musik von bereits früher aufgeführten geistli-
chen Kantaten. Es handelt sich bei den Messen also um Par-
odie-Kompositionen. Vielleicht war es dieser Umstand, der
den Messen bis heute eine vergleichsweise geringe Beachtung
zubilligt. Lange Zeit galt die Parodie, die Verwendung bereits
bestehender Musik für andere Texte, als zweitrangiges Komposi-
tionsverfahren. Dabei wurde geflissentlich übersehen, daß auch
Stücke wie das Weihnachts-Oratorium BWV 248 oder sogar die
h-Moll-Messe weitgehend aus Parodien bestehen.     

Messe F-Dur BWV 233

Dieses Stück entstand vermutlich zum Ende der 1730er Jahre.
Es besteht aus sechs Sätzen. Vier von ihnen sind als Musik aus
früheren Kompositionen nachweisbar. Das Kyrie eleison geht
zurück auf einen Satz aus der Weimarer Zeit (siehe BWV 233a).
Die Abschnitte Qui tollis peccata mundi und Quoniam tu solus
sanctus entnahm Bach der zum 25. August 1726 entstandenen
Kantate BWV 102 Herr, deine Augen sehen nach dem Glauben.
Die Messe schließt mit einer Parodie des Eingangschores der
Weihnachtskantate BWV 40 Darzu ist erschienen der Sohn
Gottes aus dem Jahre 1723. Nicht bekannt sind die Vorlagen für
die ersten beiden Sätze des Gloria (Gloria in excelsis Deo – Do-
mine Deus).

Als Instrumentarium wählt Bach, neben den Streichern und
den Baß-Instrumenten, zwei Hörner und zwei Oboen. Dies ist

auch die Besetzung der Kantate BWV 40. Die Blasinstrumen-
te übernehmen im Kyrie die obere Stimme des Satzes; im Kyrie
BWV 233a war diese Stimme vokal besetzt und sang den Can-
tus firmus des Chorals „Christe du Lamm Gottes“, der in BWV
233 also nur instrumental erklingt. Die letzte Zeile des Basses,
die in langen Notenwerten das Amen aus der Deutschen Litanei
Luthers zitiert, wird, des Anschlusses wegen, in Kyrie eleison
umtextiert.

Im Gloria in excelsis übernehmen Hörner und Oboen die
Führung des konzertanten Satzes und stellen das Material vor,
mit dem der Chor anschließend den Text vortragen wird. Die
Baß-Arie Domine Deus wird ausschließlich von Streichern be-
gleitet, wobei vor allem die erste Violine sehr virtuos geführt
wird. Im Qui tollis peccata mundi tauscht Bach, gegenüber dem
dritten Satz aus Kantate 102, die Solostimme (Sopran statt Alt)
aus, behält die Solo-Oboe bei und transponiert den Satz von d-
Moll nach g-Moll. Deutliche Veränderungen fordert der neue
Text von Stimmführung und motivischer Verteilung. Der dem
Text angemessene Adagio-Charakter schlägt dann um in das
Vivace des Quoniam tu solus sanctus. Bach ändert die Tonart von
g-Moll nach d-Moll, greift der Lage wegen zur Violine anstatt
zur Traversflöte als Solo-Instrument und läßt den Lobpreis
durch die Altstimme ausführen; ursprünglich, in der Kantate,
sang der Tenor von dem Erschrecken vor dem Sündenjoch. Im
konzertanten Schlußsatz greift Bach auf das Einleitungsritor-
nell des Chores aus BWV 40 sowie auf dessen Mittelteil, eine
große Fuge zurück. Die Taktart ändert er in ein alla breve, das
hier an den stilo antico erinnert und wohl dem traditionellen
Brauch folgt, das Gloria mit einer beschließenden Fuge zu
überhöhen.

13

D
E

U
T

SC
H

die Verpflichtung, den ursprünglichen Wortlaut, den Glauben
an die allgemeine Kirche beizubehalten.

Bachs lateinische Kirchenmusiken umfassen, nach dem BWV
sortiert, folgende Werke:  
• die um 1743/46 aufgeführte Festmusik „Gloria in excelsis

Deo“ BWV 191 (s. EDITION BACHAKADEMIE Vol. 57);
• die Messe h-Moll BWV 232 (s. ED I T I O N BAC H A K A D E-

M I E Vol. 70);
• Die sog. „Lutherischen Messen“ BWV 233 in F(1), BWV

234 in A(1), BWV 235 in g(2) und 236 in G(2);
• das Kyrie BWV 233a(1);
• eine Intonation des Credo in unum Deum BWV 1081(2)

• vier Vertonungen des Sanctus: BWV 237, 238, 240 und
241(2);

• ein Christe eleison in g BWV 242(2)

• sowie zwei Fassungen des Magnificat BWV 243 (Vol. 73)
und 243a (Vol. 140), letztere die Erstfassung mit einge-
schobenen weihnachtlichen Einlagesätzen.
((1) = EDITION BACHAKADEMIE Vol. 71, (2) = Vol. 72) 

Außerdem besaß Bach, der offenbar schon in Weimar
lateinische Kirchenmusik aufgeführt hat, in seiner Notenbiblio-
thek zahlreiche, meist selbst angefertigte Abschriften von Mes-
sen, Messesätzen und sonstigen Stücken verschiedenster Kom-
ponisten wie Johann Baal, Antonio Caldara, Francesco Conti,
Francesco Durante, Johann Caspar Kerll, Antonio Lotti, Gio-
vanni Pierluigi da Palestrina, Marco Giuseppe Peranda, Johann
Christoph Pez, Johann Hugo von Wilderer sowie nicht mehr
identifizierbarer Autoren. Werke in lateinischer Sprache stan-
den zur Aufführung schließlich auch in der Thomaskirche zur
Verfügung (dazu Kirsten Beißwenger, Johann Sebastian Bachs
Notenbibliothek, Kassel 1992).

So gesehen überschreitet Bach konfessionelle Schranken.
Während in seiner Kirchenmusik auf deutsche Texte, Kantaten
also und Motetten, Rhetorik, Affekt, Theologie und Musika-

lität eine beispiellose Verbindung eingehen, erheben sie sich
durch die lateinische Sprache, ihre feststehende, offiziöse
Funktion, ihre gleichbleibende Stellung im Gottesdienst auf
die Höhe des allgemeingültigen Charakters der Texte. Dazu
paßt, daß Bach sich besonders in seinem letzten Lebensab-
schnitt diesen „Lateinischen“ Werken zuwendet: Die Messen
scheinen damit der Tendenz Bachs zu entsprechen, zum Ab-
schluß seines Schaffens Musik kompendienhaft, exemplarisch
und zum überzeitlichen Gebrauch zu komponieren. 

Die Messe

Mit dem Begriff „Messe“ bezeichnet die römische Kirche seit
altersher den Gottesdienst für ihre Gläubigen. Eine Messe be-
steht aus verschiedenen Bestandteilen. Fünf dieser Bestandtei-
le, das sind Kyrie, Gloria, Credo, Sanctus und Agnus Dei, kehren
mit gleichem Wortlaut in jeder Messe wieder, bilden so auch
das Fundament für die meisten musikalischen Messen seit dem
späten Mittelalter. Man nennt diese Teile Ordinarium. Die
Texte anderer Teile, wie z.B. Introitus, Graduale oder Offertori-
um, richten sich nach den wechselnden Anliegen und Lesun-
gen der Messe. Sie unterscheiden sich daher von Sonntag zu
Sonntag und werden Proprium genannt. Bachs Kantaten
gehören damit dem Proprium an.  Seine vier Messen BWV 233
bis 236 dagegen vertonen die Texte der ersten beiden Ordina-
riums-Teile, das Kyrie und das Gloria. Sie werden auch „Lu-
therische Messen“ genannt, weil im lutherischen Gottesdienst
(siehe oben), anders als in der römischen Kirche, nur diese bei-
den Teile in lateinischer Sprache regelmäßige Bestandteile wa-
ren. Freilich konnten sie auch durch das Absingen entspre-
chender Kirchenlieder in deutscher Sprache ersetzt werden.
Die Beschränkung auf Kyrie und Gloria unterscheidet diese lu-
therischen Messen von der späteren h-Moll-Messe BWV 232,
die zunächst ebenfalls aus einer Vertonung von Kyrie und Glo-
ria bestand. Diese Teile schickte Bach im Juli 1733 nach Dres-

12

D
E

U
T

SC
H

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 12



Stück Bachs, in welchem Tiefsinn und Wohllaut einen innige-
ren Bund geschlossen hätten!“ 

Wie in der h-Moll-Messe ist dieser großangelegte Eingangssatz
dreigeteilt. Das erste Kyrie verwendet das Instrumentarium
(neben Streichern und Baß zwei Traversflöten) in einer Art dif-
ferenzierter Doppelchörigkeit zum Vokalsatz. Der punktierte
Rhythmus atmet angemessene Feierlichkeit. Das anschließen-
de Christe eleison ist eine Fuge der Vokalstimmen zu langgehal-
tenen Noten der Streicher, die den Satz akkordisch stützen.
Zum Schluß treten, mit einer eigenen Stimme, die Flöten uni-
sono hinzu, während die Streicher die expressive Stimm-
führung des Chores unterstützen. Auch das zweite Kyrie elei-
son ist eine Fuge in schwungvollem Vivace und 3/8-Takt. Wie-
der verstärken, nach dem Hinzutreten der unisono und in ho-
her Lage spielenden Flöten, die Streicher die Vokalstimmen,
bis das Stück adagio e forte bekräftigend ausklingt. 

Für den Eingangssatz des Gloria greift Bach zu dem dialogisch
angelegten zweiten Satz der Kantate BWV 79. Hier war von
Kampf und Frieden die Rede; turbulente chorische Passagen
wechselten mit der besänftigenden „Vox Christi“ des Baßsoli-
sten ab. Diesen Effekt macht sich Bach hier zunutze. Die soli-
stischen Abschnitte verwendet er für die Friedensverheißung
und die, wohl subjektiv zu verstehende, Anbetungsformel
adoramus te. 

Es folgt ein Triosatz für Violine, Baß und Basso Continuo. Die
hohe Stimmführung sowie die Dezimsprünge der Violine spre-
chen vom Rex coelestis, dem himmlischen König. Im folgenden
Satz fällt die insistierende Motivik des Basses auf: dreifach wie-
derholte Noten steigen in Sekundschritten auf, fallen zurück
und werden von einer in sich kreisenden, ebenfalls abfallenden
Figur abgelöst. Die Sopranstimme spricht, überhöht von den
beiden Flöten, von den Sünden der Welt und der Bitte um Er-
barmen. 

Das folgende Quoniam tu solus Sanctus scheint den
Alleinanspruch Gottes auf Heiligkeit durch den Zusammen-
schluß aller Streicher in einer Stimme auszudeuten. Zum ab-
schließenden Cum sancto spiritu schreibt Bach eine Grave-Ein-
leitung. Danach setzt, wie in der Vorlage, die schwungvolle
Schlußfuge ein. Weil dieses Stück bereits in BWV 136 als
Übernahme aus einer anderen Kantate gilt, wird von der For-
schung die Frage gestellt, ob dieser, die Messe abschließende
Satz auf BWV 136 zurückgeht oder aber ebenfalls auf die an-
dere, nicht mehr bekannte Kantate. Gleichwohl sollte die Mei-
sterschaft Bachs, Musik und Text miteinander zu verbinden,
gewürdigt werden. Nicht ein einziger Takt dieser Messe verrät,
daß es sich um Parodie-Kompositionen handelt – womit die
Qualität der Musik derjenigen des Weihnachts-Oratoriums in
nichts nachsteht.

15

D
E

U
T

SC
H

Kyrie eleison – Christe, du Lamm Gottes BWV 233a

Die Raffinesse dieses 128 Takte umfassenden Stückes besteht
in der Kombination des Kyrie eleison-Textes im streng kontra-
punktischen Stil mit einem vom Sopran I vorgetragenen Can-
tus firmus. Hierbei handelt es sich um den Choral „Christe, du
Lamm Gottes“. Wie die drei Textpartikel Kyrie eleison – Christe
eleison – Kyrie eleison, die in der Messe je dreimal wiederkeh-
ren, wiederholt auch der Choral die erste Textzeile dreimal.
Zweimal fährt er fort mit der Bitte Erbarm dich unser, beim
dritten Mal schließt er mit dem Friedenswunsch. Der Choral
ist also eine Kombination aus Christe eleison und dem Agnus
Dei. Den Vokalbaß führt Bach meist selbständig gegenüber dem
Instrumentalbaß. Erst gegen Ende der drei Verse finden beide
Stimmen zusammen. Die Einsätze der Baßstimme korrespon-
dieren auffällig mit dem Cantus firmus. So bilden die äußeren
Stimmen eine Art Rahmen für die in dichtem Kontrapunkt ge-
führten Mittelstimmen. Es ist davon auszugehen, daß Bach
dieses Stück mit colla parte spielenden Instrumenten begleiten
ließ. Welche Instrumente er dabei verwendete, ist nicht über-
liefert. Für diese Aufnahme wurden, um die kontrapunktische
Dichte zu betonen, drei Violoncelli, zwei Kontrabässe und Or-
gel verwendet  

Das Stück wird unterschiedlich datiert. Für eine Entstehung in
Bachs Weimarer Jahren (1708/17) spricht, daß Bach hier of-
fenbar Bedarf nach Kompositionen auf lateinische Texte hatte,
wie seine ebenfalls in Weimar entstandenen Abschriften von
Meßvertonungen anderer Komponisten zeigen (Baal, Peranda,
Pez). Außerdem zitieren die Schlußtöne des Vokalbasses den
Schluß der deutschen Litanei Martin Luthers, wie sie das in
Weimar gebräuchliche Gothaer Gesangbuch enthält (so Chri-
stoph Wolff ). Dagegen spricht, daß die Litanei in dieser Form
allgemein gebräuchlich war. Und es werden stilistische Merk-
male ins Feld geführt, die sogar noch weiter zurückweisen,
nämlich in Bachs Mühlhausener Zeit (1707/08, nach Marian-

ne Helms). Daß Bach auf die Bitte eleison (Erbarme dich) eine
chromatisch abwärts führende Figur schreibt, gehört dagegen
zum überzeitlichen Repertoire affektbetonter Kirchenmusik.

Messe A-Dur BWV 234

Daß die Lutherischen Messen keineswegs von Anfang an ihr
Nachleben am Rande des Repertoires fristeten, beweist diese
Messe. Sie wurde bereits 1818, lange also vor Matthäus- und
Johannes-Passion und der h-Moll-Messe gedruckt. Und noch
mehr: bereits 1779 übernahm Johann Philipp Kirnberger das
Christe eleison dieser Messe in den zweiten Teil seines Buches Die
Kunst des reinen Satzes in der Musik. Entstanden ist das Stück um
1738; Wiederaufführungen haben um 1743/46 und 1748/49
stattgefunden. Parodievorlagen sind für folgende Sätze be-
kannt: Satz 2 Gloria in excelsis Deo – Kantate BWV 67 Halt im
Gedächtnis Jesum Christ (zum 16. April 1724), Satz 6; Satz 4
Qui tollis peccata mundi – Kantate BWV 179 Siehe zu, daß dei-
ne Gottesfurcht nicht Heuchelei sei (zum 8. August 1723), Satz
5; Satz 5 Quoniam tu solus sanctus – Kantate BWV 79 Gott der
Herr ist Sonn und Schild (zum Reformationsfest 1725), Satz 2
und schließlich Satz 6 Cum sancto spiritu – Kantate BWV 136
Erforsche mich, Gott, und erfahre mein Herz (zum 18. Juli 1723),
Satz 1. Die beiden nicht genannten Sätze, insbesondere der
Eingangssatz Kyrie gehen wohl ebenfalls auf – freilich ver-
schollene – Kantatensätze zurück. 

„Das Kyrie entspricht in keiner Hinsicht den von Bach origi-
nal komponierten Kyrie-Sätzen“, schreibt Emil Platen, Her-
ausgeber der Lutherischen Messen innerhalb der NBA, das
Schriftbild der autographen Partitur „drückt die Sicherheit
endgültiger Entscheidungen aus“. Demgegenüber scheint die
Verbindung dieses und des anderen Satzes (Nr. 3), von dem wir
keine Vorlage kennen, zu den sie umgebenden Stücken so per-
fekt, daß schon Philipp Spitta sich  begeisterte: „Es gibt kein

14

D
E

U
T

SC
H

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 14



Helmuth Rilling schließlich, der vielseitige Dirigent, Gründer
und Leiter der Internationalen Bachakademie Stuttgart sowie
zahlreicher Bach-Workshops in aller Welt, gilt als Bach-Spezialist.
Sein Repertoire umfaßt jedoch mehr: die oratorische Literatur bis
in unsere Zeit sowie zahlreiche Orchesterwerke. Unter zahllosen,
herausragenden Projekten der letzten Zeit seien genannt: Gast-
spiele bei den Wiener Philharmonikern mit Bachs Matthäus-Pas-
sion 1998; Uraufführung des Credo von Krzysztof Penderecki
beim Oregon Bach Festival im gleichen Jahr sowie, mit Live-
Übertragung im Fernsehen, die europäische Erstaufführung dieses
Stücks beim Penderecki-Festival in Krakau mit „Chor und Or-
chester der Internationalen Bachakademien“, einem Projekt zur
Zusammenführung junger Musiker aus aller Welt;  Künstlerische
Leitung der EDITION BACHAKADEMIE; Gesamteinspielung der
Sinfonien Franz Schuberts mit der von ihm gegründeten Real Fi-
larmonía de Galicia / Santiago de Compostela; Auftrag an vier
Komponisten aus vier Kontinenten, für das Bachjahr im Jahre
2000 vier Passionen zu schreiben. Für die völkerverbindende
Qualität seines Wirkens wurde Rilling vielfach ausgezeichnet, u.a.
mit dem Theodor-Heuss-Preis und dem UNESCO-Kulturpreis.     

17

D
E

U
T

SC
H

Die Interpreten

Die Aufnahme der beiden Messen entstand in den Jahren 1993
und 1995 und wurden, für die Zwecke der EDITION BACHAKA-
DEMIE, der ersten kompletten Gesamtaufnahme der Musik Johann
Sebastian Bachs, um die Erstaufnahme des Kyrie BWV 233a er-
gänzt. Mit den hier zu hörenden Vokalsolisten arbeitet Helmuth
Rilling im Konzert und für CD-Aufnahmen immer wieder zu-
sammen. Viele von ihnen haben ihre Karriere mit Projekten un-
ter Helmuth Rillings Leitung begonnen. 

Die Sopranistin Donna Brown (BWV 233) singt den Solopart
in der Aufnahme des Deutschen Requiem von Johannes Brahms,
im Messias von Händel/Mozart, der As-Dur-Messe von Franz
Schubert und dem Requiem der Versöhnung. Christine Schä-
fer, die auch in Salzburg, Glyndebourne, London und Paris gefei-
erte junge Sopranistin, singt Solopartien in Rillings Aufnahme von
Mendelssohns Sommernachtstraum und dem Oratorium Elias,
Haydns Schöpfung sowie in weltlichen Kantaten Bachs innerhalb
der EDITION BACHAKADEMIE,  u.a. in der Kaffee- und der Bau-
ernkantate BWV 211 und 212 (Vol. 67 und 68). 

Ingeborg Danz ist seit Jahren eine der gefragtesten Altistinnen
und wirkt bei zahlreichen Produktionen Helmuth Rillings mit:
Händels Messiah, Mendelssohns Paulus, Mozarts Requiem und
in den Partien der großen Oratorien Bachs, der Johannes- und
der Matthäus-Passion, dem Weihnachts-Oratorium, der h-
moll-Messe und zahlreichen weltlichen Kantaten – auch diese
Bestandteil der EDITION BACHAKADEMIE. Gleiches gilt für den aus
Amerika stammenden lyrischen Tenor James Taylor. Auch er
wird ebenso gerne für Bach wie für das nicht-bachische Repertoire
verpflichtet und singt in Helmuth Rillings CD-Einspielung des Sta-
bat Mater von Antonin Dvo řák, dem Lobgesang Felix Mendels-
sohns und in Franz Schuberts As-Dur-Messe. 

Kammersänger Wolfgang Schöne hat bereits maßgeblich bei der
Gesamtaufnahme aller Kirchenkantaten Bachs unter Helmuth
Rilling mitgewirkt und gehört auch seit vielen Jahren zum Do-
zententeam der Internationalen Bachakademie Stuttgart. Das
langjährige Mitglied des Opernhauses Stuttgart singt außerdem die
Titelpartie in Rillings Einspielung von Mendelssohns Elias. 

Thomas Quasthoff schließlich, der mittlerweile in aller Welt re-
nommierte Lieder- und Konzertsänger, pflegt ebenfalls enge Bezie-
hungen zu Helmuth Rilling und seinen Ensembles. Für die EDI-
TION BACHAKADEMIE wirkt er mit bei den Aufnahmen der Kaffee-
und Bauernkantate, der Matthäus-Passion, der h-Moll-Messe
und des Weihnachts-Oratoriums; außerdem ist er in den Auf-
nahmen des Händelschen Messiah und von Dvo řáks Stabat ma-
ter zu hören. 

Die Gächinger Kantorei Stuttgart, 1953 von Helmuth Rilling
gegründet, ist ein professionelles Ensemble, das nach den Erforder-
nissen der jeweiligen Projekte zusammenkommt. Der Chor wirk-
te mit in fast allen Kantaten- und sonstigen CD-Einspielungen
Rillings. Als erster deutscher Chor durfte er 1976 zusammen mit
dem Israel Philharmonic Orchestra in Israel auftreten. Seine in
zahllosen Konzerten und Tourneen im In- und Ausland unter Be-
weis gestellte, spezifische Klangkultur, Dynamik und Flexibilität
haben ihm den Ehrennamen „Stradivari der Chöre“ eingetragen. 

Neben dem 1965 gegründeten Bach-Collegium Stuttgart, das
sich aus stilistisch vielseitigen Musiker zusammensetzt und sich
durch die konsequente Zusammenarbeit mit Helmuth Rilling
weltweit einen hervorragenden Namen gemacht hat, wirkt bei der
Aufnahme der Messe BWV 233 das Kammerorchester Franz
Liszt mit. Das 1963 gegründete, auch international renommierte
Orchester bestritt die ersten Bachakademien in seiner Heimatstadt
Budapest unter Leitung von Helmuth Rilling und hat verschie-
dentlich auch Tourneen und Konzerte begleitet. 

16

D
E

U
T

SC
H

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 16



19

E
N

G
L

IS
H

18

E
N

G
L

ISH

This Protestant composer likewise wrote a funeral ode for the
Protestant electress as well as a “Catholic” Mass for her son, to
which he added the missing sections, including a Credo, near
the end of his life. In doing so, he did not even suppress the li-
ne Credo ... in unam sanctam catholicam ecclesiam ( I believe ...
in one holy, catholic church), in contrast to the course followed
later by Franz Schubert, a Catholic! It would nonetheless be
mistaken to brand Bach an opportunist, since that would me-
an leaving the parallels in the liturgies of the two confessions
out of consideration. On the one hand these parallels can be fo-
und in the use of the Latin language, on the other in the high-
ly ritualized structure which characterized Protestant church
services of the time, in contrast to today’s more “liberal” cu-
stoms. In his foreword to the “German Mass and Liturgy of the
Church Service. Wittemberg.” (1526), Martin Luther had ta-
ken up a position opposed to the Roman service, since it was
celebrated merely for its own sake. Luther expressly approved
of other ingredients of the Roman ritual, however, even inclu-
ding the Lady Days, such as Presentation of the Lord (February
2), Annunciation (March 25), or Visitation of Our Lady (July
2, the day in 1733 on which Bach probably performed his Ma-
gnificat BWV 243, a musical setting of praises to Mary taken
from the vespers service). Furthermore, he advocated a more
widely understandable language in the interests of “internatio-
nality”, as it would be put today. Luther expressly mentions his
appreciation of the beautiful music and songs in Latin. And: “I
shall not hereby have rescinded or changed the formula missae,
instead every one should be allowed for the time being to em-
ploy it wherever and whenever we so choose, as has heretofore
been our custom ...” – a call for a liturgy which would be the
same throughout each country.

Saxony, which includes Leipzig, followed the so-called “Duke
Heinrich Agenda” written up in 1538. This liturgy (last prin-
ted in: Die Welt der Bach-Kantaten, vol. 3, Stuttgart 1999, p.
85ff.) also contained passages read or sung in Latin: a motet at

the start – sung as set down in the Florilegium Portense, a collec-
tion of pieces by old masters, of which Bach had ordered several
copies to be procured for the Church of St. Thomas – the Ky-
rie, the Gloria, the Collect, the Preface and others.

Bach was thoroughly familiar with the Latin language. He had
visited a Latin school in Eisenach, and later in Ohrdruf and Lü-
neburg. Here pupils learned to read and write in German and
Latin. This instruction was based on Luther’s catechism, as well
as sayings from the Bible and Psalms. Religion, education and
musical training went hand in hand. Hence Bach was perfect-
ly able to agree to assuming the additional duty of teaching La-
tin when he applied for the post of Cantor in Leipzig. It is of
little import that he cleverly tried to have himself relieved of
this duty (not less in consideration of the fact that ... someone
should be required to assist me in instructing the Latin language,
whom I would recompense ... out of my own funds), and later ma-
de it his practice. Phrases and terms taken from Latin (and
other foreign languages) were moreover quite typical of the of-
ficious style common at that time, as a glance at these docu-
ments reveals: ... in order that subjecta of this ilk can be selected
and ordered such as may be fit to accommodate the present musi-
cal gustum and affirm the newer species of music, consequently
being of such condition as to afford the compositori and his labors
a modicum of satisfaction ... as this sample penned by Bach in
his renowned Petition to the City Council in August of 1730
demonstrates.

So it need come as no surprise that Bach did indeed write sacred
music in Latin and that this has nothing to do with strategies
tainted by denominational concerns. The phrase unam sanctam
catholicam et apostolicam ecclesiam in the Credo seems yet mo-
re innocuous when we remember that the word catholicam
need not be understood as a battle cry of the confessions, but
in its original meaning of “catholic = universal”. Bach is hard-
ly likely to have come upon the idea of mutilating this confes-

Andreas Bomba
Johann Sebastian Bach’s sacred music in Latin (1)

The Reformation got its start in Germany. The nailing of the
95 Theses to the door of the Castle Church in Wittenberg was
not the first and only schism in the history of the Christian
church, of course. What Luther, his companions and followers
set in motion in 1517, however, has had the most serious con-
sequences. Since then, the old empire has been a land of con-
trasting confessions. Power politics have been played out under
the guise of religious conviction, while ideological rivalries ga-
ve rise to regional, social and cultural milieus which have bor-
ne some strange fruits indeed, and whose effects are still
perceptible today. Johann Sebastian Bach, a Lutheran Prote-
stant, is considered to be a protagonist of one of the parties. The
other church, indulging its transalpine connections, has not
produced a personality of comparable significance for its cul-
tural identity. Let us pose this rather heretical question: Could
Bach just as well have been Roman Catholic? The origins of his
perhaps most important and significant work, the Mass in B
minor, must be sought in a petition to the court at Dresden, a
Catholic court ...

But the front lines in this battle are not so plainly drawn; neit-
her in the time of Bach nor in our modern times, whose spiri-
tuality, despite all efforts at ecumenical reconciliation, finds its
sustenance less and less in traditional ecclesiastical institutions.
Take Frederick August the First, the Saxon Elector and Bach’s
sovereign ever since the latter moved to Leipzig in 1723. In
1697 the Poles had elected Frederick to be their king under the
proviso that Frederick August, now King August the Second,
convert to the Catholic faith, which he immediately did with-
out any apparent problems. This brought the city of Dresden,
as a sort of side effect, two new churches, both furnished with
magnificent Silbermann organs: the Catholic court chapel and
the Protestant Church of Our Lady, which had been destroyed

in the latest war. August’s wife, Christiane Eberhardine, refu-
sed to accompany him in his conversion. This won her much
sympathy in traditionally Protestant Saxony, which is why an
impressive memorial service was held in the Church of St. Tho-
mas in Leipzig after she died on October 17, 1727. For this oc-
casion, Bach composed the “Trauer-Ode” ( “Funeral Ode”)
BWV 198 (EDITION BACHAKADEMIE vol. 60) to a text by
Christoph Gottsched.

August the Second, the “Strong”, died in 1733. At the end of
the period of general mourning, on July 2, Bach performed his
revised Magnificat (BWV 243), a work in Latin, the language of
the Roman Church. The new Elector and son of the former, Fre-
derick August the Second, was also elected to be King of Po-
land (August the Third); at the coronation ceremony on Ja-
nuary 17, 1734, Bach performed the homage cantata, Blast
Lärmen, ihr Feinde! verstärket die Macht (“Blow noisily, ene-
mies! fortify your might”) BWV 205a. On the anniversary of
the election, October 5, 1734, the cantata Preise dein Glücke,
gesegnetes Sachsen (“Praise thy good fortune, blessed Saxony)
BWV 215 (see EDITION BACHAKADEMIE vol. 68) was heard,
and Leipzig was the scene of sumptuous performances of Bach’s
music (BWV 206, 207a, 208a, 214) on other occasions, as well,
such as the name day or birthday of the king or queen. With-
out doubt, Bach had an interest in tendering his services to the
court of the King of Poland and Elector of Saxony. This had be-
come apparent as early as July 1733, when Bach sent the per-
formance parts to a work consisting of Kyrie and Gloria with
the object of obtaining the title of Court Composer (see EDITI-
ON BACHAKADEMIE vol. 70). This, too, by the way, was a kind
of power politics: with this title, which was in fact granted him
in 1736, Bach intended to gain prestige and importance to help
him stand up to his employers, the Council of the City of 
Leipzig.

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 18



21

E
N

G
L

IS
H

20

E
N

G
L

ISH

originally consisted of Kyrie and Gloria only. Bach sent these
two sections to Dresden in July of 1733; Missa is written on the
title page of the Dresden parts. Not until later did he compose
the missing sections of the Ordinarium, in the process reviving
a composition he had written earlier to serve as the Sanctus.
This produced a so-called missa tota, a complete setting of the
Ordinarium Mass.

The musical material of all four Lutheran Masses is drawn from
the music of sacred Cantatas performed at a prior date. Hence
all these Masses are parody compositions. Perhaps it is this cir-
cumstance which has kept the Masses from attracting more than
meager attention up to the present day. For a long time the par-
ody, the use of already existing music for other texts, was consi-
dered an inferior method of composition. This willfully ignores
the fact that pieces such as the Christmas Oratorio BWV 248 or
even the Mass in B minor consist largely of parodies.

Mass in F Major BWV 233

This piece is presumed to have been written near the end of the
1730’s. It consists of six movements. Four of them can be sho-
wn to derive from former compositions. The Kyrie eleison goes
back to a movement from Bach’s Weimar period (see BWV
233a). Bach took the music to the sections entitled Qui tollis pec-
cata mundi and Quoniam tu solus sanctus from cantata BWV 102,
Herr, deine Augen sehen nach dem Glauben ( Lord, Thine eyes
look after the faith), composed for August 25, 1726. The Mass
closes with a parody of the introductory chorus in the Christ-
mas cantata BWV 40 Darzu ist erschienen der Sohn Gottes ( This
is why the Son of God appeared) from the year 1723. The ori-
ginals of the first two movements of the Gloria (Gloria in ex-
celsis Deo – Domine Deus) are unknown.

Apart from strings and the bass instruments, Bach chooses two

horns and two oboes for his instrumentation. This is the same
ensemble required for cantata BWV 40. The wind instruments
intone the upper voice of the Kyrie setting; in the Kyrie BWV
233a, this was a vocal part singing the cantus firmus of the
chorale “Christe du Lamm Gottes” ( O Christ Thou lamb of
God) which is thus only heard instrumentally in BWV 233.
The last line of the bass, which quotes the Amen from Luther’s
German Litany in tied notes, has been befittingly reworded to
Kyrie eleison.

In the Gloria in excelsis, the horns and oboes take the lead in
this concertante movement and present the material to which
the chorus will then sing the text. The bass aria Domine Deus is
accompanied exclusively by the strings, requiring great virtuo-
sity from the first violin. In the Qui tollis peccata mundi, Bach
changes the solo voice from that of the third movement of can-
tata 102 (soprano instead of alto), retains the solo oboe and
transposes the movement from D minor to G minor. The new
text called for distinct changes in the conduct of the voices and
the distribution of the motifs. The adagio character which suits
the text so well then turns into the vivace of the Quoniam tu so-
lus sanctus. Bach shifts the key from G minor to D minor, ma-
kes use of a violin instead of the transverse flute as a solo in-
strument and lets the alto voice praise the Lord; in the original
cantata, the tenor sang here of being terrified of the yoke of sin.
In the concertante final movement, Bach falls back on the in-
troductory ritornello in the Chorus of BWV 40 and its middle
section, an imposing fugue. He changes the meter to alla bre-
ve, which in this case reminds one of the stilo antico and presu-
mably follows the old custom of enhancing the finale of the
Gloria with a fugue.

sion for the sake of demonstrating a particular denominational
attitude. The obligation to retain the original wording, the be-
lief in a single universal church, was much stronger, especially
in so conservative a place as Leipzig.

Bach’s sacred music in Latin comprehends the following works,
listed according to their BWV numbers:
• the festival music performed around 1743-46, “Gloria in ex-

celsis Deo” BWV 191 (see EDITION BACHAKADEMIE vol.
57);

• the Mass in B minor BWV 232 (see EDITION BACH-
AKADEMIE vol. 70)

• the so-called “Lutheran Masses” BWV 233 in F major(1),
BWV 234 in A major(1), BWV 235 in G minor(2) and 236
in G major(2);

• the Kyrie BWV 233a(1);
• a setting of the Credo in unum Deum BWV 1081(2)

• four Sanctus compositions: BWV 237, 238, 240 and 241(2);
• a Christe eleison in G minor BWV 242(2)

• and two versions of the Magnificat BWV 243 (vol. 73) and
243a (vol. 140), the latter being the original version with ad-
ditional movements inserted for Christmas.
((1) = EDITION BACHAKADEMIE vol. 71, (2) = vol. 72)

Bach moreover, who appears to have performed sacred music
in Latin as early as his Weimar period, had in his library of mu-
sic many copies, most of them made by himself, of Masses,
Mass sections and other pieces by a variety of composers,
among them Johann Baal, Antonio Caldara, Francesco Conti,
Francesco Durante, Johann Caspar Kerll, Antonio Lotti, Gio-
vanni Pierluigi da Palestrina, Marco Giuseppe Peranda, Johann
Christoph Pez, Johann Hugo von Wilderer, as well as many
unidentified authors. Works in Latin were, after all, also avai-
lable for performance in the Church of St. Thomas (on this, see
Kirsten Beißwenger, Johann Sebastian Bachs Notenbibliothek,
Kassel 1992).

Viewed in this light, Bach overstepped denominational bo-
unds. While his sacred music to German words, i.e., cantatas
and motets, exhibits a rare combination of eloquence, emoti-
on, theology and musicality, his works in Latin rise to the lof-
tiness of their words’ universally relevant character by dint of
the Latin language, their fixed official function and their per-
manent place in the church service. This accords well with the
fact that Bach seems to have turned to these “Latin” works par-
ticularly in his later years: the Masses thus appear to be an ex-
pression of Bach’s tendency, toward the end of his life, to com-
pose exemplary collections of music to be played throughout
the ages.

The Mass

The term “Mass” has been used from time immemorial by the
Roman Catholic church to designate the church service for its
adherents. A Mass consists of various sections. Five of these sec-
tions, the Kyrie, Gloria, Credo, Sanctus and Agnus Dei, are fo-
und in the exact same words in every Mass, thus forming the
foundation for most musical Masses since the late Middle Ages.
These sections as a whole are referred to as the “Ordinarium”.
The texts of other sections, such as the Introit, the Gradual or the
Offertory, are related to the themes and readings of the Mass
which change from one Sunday to the next and are referred to
as the Proprium. Bach’s cantatas, for instance, belong to the
Proprium. His four Masses, BWV 233 to 236, on the other
hand, are settings of the texts of the first two sections of the Or-
dinarium, the Kyrie and Gloria. They are also called “Lutheran
Masses” because these were the only two sections regularly in-
cluded and read in Latin at Lutheran church services, in con-
trast to the Catholic church. Of course, they were also capable
of being replaced by appropriate hymns sung in German. This
limitation to Kyrie and Gloria distinguishes these Lutheran
Masses from the later Mass in B minor BWV 232, which also

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 20



tion of this and the other movement (movement 3), for which
we have no originals, to the movements surrounding them
seems so perfect, that Philipp Spitta already enthused: “There
is not another piece by Bach in which profundity and euphony
enter into so intimate an alliance!”

As in the Mass in B minor, the capacious introductory move-
ment is divided into three parts. The first Kyrie uses the instru-
ments (two transverse flutes along with strings and bass) as a
sort of differentiated double chorus to the vocal setting. The
dotted rhythm exudes the appropriate solemnity. The follo-
wing Christe eleison is a fugue in the voices sung to tied notes in
the strings which support the movement with chords. At the
end, the unisono flutes join in with their own voice, while the
strings support the expressive part-writing of the chorus. The
second Kyrie eleison is also a fugue in a lively vivace and 3/8 me-
ter. Again, the strings reinforce the vocal parts after the uniso-
no flutes join them in the higher registers until the piece ends
with an affirmative adagio e forte.

For the introductory movement of the Gloria, Bach drew on
the second movement of cantata BWV 79, set as a dialogue on
war and peace; turbulent choral passages alternated with the
soothing “vox Christi” of the bass soloist. Bach uses this effect
to good advantage here. He lets the solo sections express the
promise of peace and the stock phrase of worship adoramus te,
which apparently must be understood subjectively. 

Then follows a trio setting for violin, bass and basso continuo.
The high part-writing and the leaps of a tenth in the violin spe-
ak of the Rex coelestis, the King of Heaven. In the next move-
ment, our attention is drawn to the insistent motifs in the bass:
notes repeated three times rise by intervals of a second, fall back
down and are replaced by a figure which circles around itself
while also descending. The soprano, enhanced by the two flu-
tes, speaks of the sins of the world and pleas for mercy.

By combining all the strings into a single voice, the following
Quoniam tu solus Sanctus seems to express God’s exclusive claim
to sanctity. Bach writes a grave introduction to the final Cum
sancto spiritu. Then the vigorous final fugue enters, just as in
the original. Since this piece as it appears in BWV 136 is alrea-
dy considered to have been taken from another cantata, resear-
chers have posed the question whether this concluding fugue
goes back to BWV 136 or the unknown cantata. However this
may be, Bach’s masterly ability to combine music and text
should be given its full due. Not a single measure of this music
betrays the parody character of the composition – whose mu-
sical quality need not fear comparison with that of the Christ-
mas Oratorio.

23

E
N

G
L

IS
H

Kyrie eleison – Christe, du Lamm Gottes BWV 233a

These 128 measures of music evince extraordinary subtlety by
combining the words of the Kyrie eleison in a strictly contra-
puntal style with a cantus firmus sung by the first soprano. This
is the chorale Christe, du Lamm Gottes ( O Christ Thou lamb
of God). Like the tripartite wording Kyrie eleison – Christe elei-
son – Kyrie eleison which are repeated three times in the Mass,
the chorale also repeats the first line three times. Twice it con-
tinues with the request Erbarm dich unser ( Have mercy upon
us), the third time it closes by asking for peace. Hence this
chorale is a combination of Christe eleison and the Agnus Dei.
Bach generally scores the bass voice independent of the instru-
mental bass. Not until near the end of the three verses do both
voices come together. It is remarkable that the bass voice always
enters together with the cantus firmus. In this way, the outer
voices form a sort of framework for the densely contrapuntal
inner voices. We can assume that Bach had this piece accom-
panied by instruments colla parte. Which instruments he used,
however, has not come down to us. For this recording, three
cellos, two double-basses and an organ were used to emphasi-
ze the contrapuntal density.

The piece has been variously dated. The fact that Bach ob-
viously had need of compositions with Latin words, as shown
by the Masses of other composers (Baal, Peranda, Pez) he had
copied in Weimar, would suggest a date during Bach’s Weimar
period. Furthermore, the final notes of the bass voice quote the
ending of the German Litany of Martin Luther as contained in
the Gotha Hymnal commonly used in Weimar (following
Christoph Wolff ). The fact that this form of the Litany was
commonly used not only in Weimar would seem to speak to
the contrary. And stylistic features have been pointed out
which would put the date even earlier, in Bach’s Mühlhausen
period (1707-08, following Marianne Helms). The chromati-
cally descending figure Bach uses for the request eleison, howe-

ver, is part of the timeless repertoire of all sacred music which
puts special emphasis on the emotions.

Mass in A Major BWV 234

This Mass proves that the Lutheran Masses were not relegated
to the fringe of the repertoire from the very start. It was prin-
ted in 1818, long before the St. Matthew and St. John Passions.
And that is not all: as early as 1779, Johann Philipp Kirnberger
used this Mass in the second part of his book Die Kunst des rei-
nen Satzes in der Musik ( The Art of Strict Musical Compositi-
on). The piece was written around 1738; repeat performances
were held around 1743-46 and 1748-49. The originals are kno-
wn for the following parody movements: movement 2 Gloria in
excelsis Deo – cantata BWV 67 Halt im Gedächtnis Jesum Christ
( Keep the memory of Jesus Christ) (for April 16, 1724), mo-
vement 6; movement 4 Qui tollis peccata mundi – cantata BWV
179 Siehe zu, daß deine Gottesfurcht nicht Heuchelei sei ( Be su-
re that your piety is not hypocrisy) (for August 8, 1723), Mo-
vement 5; Movement 5 Quoniam tu solus sanctus – cantata
BWV 79 Gott der Herr ist Sonn und Schild ( The Lord God is
our sun and shield) (for Reformation Day, Oct. 31, 1725), mo-
vement 2 and finally, movement 6 Cum sancto spiritu – canta-
ta BWV 136 Erforsche mich, Gott, und erfahre meine Herz ( Ex-
amine me, Lord, and know my heart) (for July 18, 1723), mo-
vement 1. The two movements not mentioned, especially the
introductory movement Kyrie, are most probably taken from
cantata movements which, however, have been lost. 

“The Kyrie does not in any way correspond to the Kyrie mo-
vements originally composed by Bach”, writes Emil Platen, edi-
tor of the Lutheran Masses in the NBA (= New edition of the
complete works of Johann Sebastian Bach), the general im-
pression given by the handwriting of the autograph score “ex-
presses the certainty of final decisions”. In contrast, the connec-

22

E
N

G
L

ISH

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 22



Helmuth Rilling, finally, a man of many talents, conductor, fo-
under and director of the International Bach Academy in Stutt-
gart as well as a great many Bach workshops around the world, is
considered a specialist on Bach. His repertoire includes much mo-
re, however: oratory music up to the present time and many orche-
stral works. To mention but a few of his innumerable, outstanding
recent projects: guest appearances with the Vienna Philharmonic
in Bach’s St. Matthew Passion in 1998; the world premiere of the
Credo by Krzysztof Penderecki at the Oregon Bach Festival in the
same year, and the European premiere of this piece at the Pender-
ecki Festival in Krakow with the “Chorus and Orchestra of the In-
ternational Bach Academies”, a project aimed at bringing together
young musicians from all over the world, and which was also bro-
adcast live on television; the artistic direction of the EDITION

BACHAKADEMIE; recordings of the complete symphonies of Franz
Schubert with the Real Filarmonía de Galicia / Santiago de Com-
postela, which he founded; he has commissioned four composers on
four continents to write four Passions for the Bach year 2000. Sin-
ce his work is of such quality as to be able to unite different nati-
ons, Rilling has been presented with a great number of awards,
among them the Theodor Heuss Award and the UNESCO Cul-
ture Award.

25

E
N

G
L

IS
H

The performers

This recording of the two Masses was made in the years 1993 and
1995, and has been supplemented by the original recording of the
Kyrie BWV 233a for the purposes of the EDITION BACHAKADEMIE,
the first complete recording of the music of Johann Sebastian Bach.
Helmuth Rilling has worked with the vocal soloists heard here
many times in concert and on CD. Many of them started their ca-
reers in projects headed by Helmuth Rilling. 

The soprano Donna Brown (BWV 233) sings the solo part in the
recording of A German Requiem by Johannes Brahms, in the
Messiah by Handel/Mozart, in the Mass in A flat major by Franz
Schubert and Rilling’s CD Requiem der Versöhnung (Requiem
of Reconciliation).

Christine Schäfer, a young soprano also acclaimed in Salzburg,
Glyndebourne, London and Paris, sings solo parts in Rilling’s re-
cording of Mendelssohn’s A Midsummer Night’s Dream and the
oratorio Elijah, Haydn’s The Creation and in Bach’s secular can-
tatas in the EDITION BACHAKADEMIE, including the Coffee
and Peasant Cantatas BWV 211 and 212 (vols. 67 and 68).

Ingeborg Danz has been one of the most sought-after altos for years
and has been featured in many of Helmuth Rilling’s productions:
Handel’s Messiah, Mendessohn’s oratorio St. Paul, Mozart’s Re-
quiem and in the great oratorios by Bach, the St. John and St.
Matthew Passions, the Christmas Oratorio, the Mass in B mi-
nor and many secular cantatas – also recorded for the EDITION

BACHAKADEMIE. The same holds for the American lyric tenor Ja-
mes Taylor. He too is as likely to be chosen to sing Bach as the non-
Bach repertoire and performs on Helmuth Rilling’s CD of the Sta-
bat Mater by Antonin Dvo řák, Felix Mendelssohn’s Song of Prai-
se and Franz Schubert’s Mass in A flat major. 

Chamber vocalist Wolfgang Schöne has already played a decisi-
ve part in the recording of all of Bach’s sacred cantatas under Hel-
muth Rilling and for many years has been one of the team of lec-
turers at the Bach Academy in Stuttgart. He has also been a mem-
ber of the Stuttgart Opera House for many years and sings the title
role in Rilling’s recording of Mendelssohn’s Elijah. 

Thomas Quasthoff, finally, who has won renown all over the
world in recitals and concerts, likewise remains in close contact
with Helmuth Rilling and his ensembles. In the EDITION BACHA-
KADEMIE, he is heard on the recordings of the Coffee and Peasant
Cantatas, the St. Matthew Passion, the Mass in B minor and the
Christmas Oratorio; in addition, he is heard on the recordings of
Handel’s Messiah and Dvo řák’s Stabat Mater.

The Gächinger Kantorei Stuttgart, founded by Helmuth Ril-
ling in 1953, is a professional ensemble which meets as each spe-
cific project demands. This chorus has sung in nearly all of the can-
tatas Rilling has recorded. In 1976, it was the first German chorus
ever allowed to appear together with the Israel Philharmonic Or-
chestra in Israel. The fact that it cultivates a specific sound mar-
ked by dynamics and flexibility has been demonstrated in
innumerable concerts and tours at home and abroad, thereby ear-
ning it the appellation of “the Stradivarius of choruses”. 

Along with the Bach-Collegium Stuttgart, which was founded
in 1965 and consists of musicians representing a wide variety of
different styles who have made a distinguished name for themsel-
ves through their consistent work together with Helmuth Rilling,
the Franz Liszt Chamber Orchestra is also heard here in the re-
cording of the Mass BWV 233. This internationally renowned or-
chestra was founded in 1963 and figured in the first Bach acade-
mies in its home town of Budapest under the direction of Helmuth
Rilling, as well as accompanying him on various tours and con-
certs.

24

E
N

G
L

ISH

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 24



27

FR
A

N
Ç

A
IS

26

FR
A

N
Ç

A
IS

lui fut réellement attribué en 1736, acquérir plus de prestige et
de poids vis à vis de son employeur, le Conseil de la ville de Lei-
pzig.

Le protestant écrit tout aussi bien une Ode funèbre pour la
princesse électrice protestante qu’une Messe «catholique» pour
son fils catholique, Messe qu’il compléta même vers la fin de sa
vie des parties manquantes parmi lesquelles se trouve un Cre-
do. Il ne réprime pas non plus les vers Credo... in unam sanctam
catholicam ecclesiam, contrairement au compositeur catholique,
Franz Schubert plus tard ! Cependant stigmatiser Bach en le
qualifiant d’opportuniste serait se tromper, car ce jugement ne
tiendrait pas compte des parallèles qui existent dans les litur-
gies des deux confessions. Ces parallèles étaient données d’une
part en raison de l’emploi de la langue latine et d’autre part en
raison de la structure fortement ritualisée qui marquait autre-
fois – contrairement à certains usages ”plus libres” d’aujour-
d’hui-, le culte protestant. Martin Luther avait, certes, dans son
préambule à la «Deudsche Messe vnd ordnung Gottis diensts.
Wittemberg.» (Messe allemande et structure du service reli-
gieux. Wittenberg) (1526) pris position contre le service reli-
gieux imposé selon le règlement romain parce qu’il était deve-
nu une fin en soi. Luther approuvait explicitement d’autres
composantes du culte romain, parmi lesquelles il y avait même
les fêtes en l’honneur de Marie (comme la Purification de Ma-
rie (2 février), l’Annonciation (25 mars) ou la Visitation de la
Vierge (2 juillet, ce jour donc où Bach en 1733 exécuta le Ma-
gnificat BWV 243, l’adaptation en musique de la louange de
Marie qui se chantait à Vêpres). En plus il s’engagea pour une
langue compréhensible par tous dans l’intérêt d’une certaine
idée de «l’internationalité» – comme on le dirait aujourd’hui.
Luther parle explicitement de la belle musique et des chants que
la langue latine possède. Et: «Die formula missae will ich hier-
mit nicht aufgehoben und verändert haben, sondern, wie wir
sie bisher bei uns gehalten haben, so soll es vorderhand frei sein,
sie zu gebrauchen, wo und wann es uns beliebt...» («Je ne veux

pas ainsi supprimer et modifier la formule de la messe mais nous
devons pouvoir l’utiliser pour le moment où et quand nous le
voulons sous la forme sous laquelle nous l’avons pratiquée jus-
qu’ici ...») – un plaidoyer pour une organisation du service re-
ligieux qui serait, si possible, la même dans chaque pays.   

En Saxe, et ainsi aussi à Leipzig, on se conformait en 1538 à la
dite «Agenda du Duc Henri». Cette ordonnance du service re-
ligieux (dernière impression dans: Le Monde des Cantates de
Bach, Vol. 3, Stuttgart 1999, page 85 et suivante) prévoyait aus-
si des passages lus et chantés en latin: un motet dès le début –
chanté à partir du Florilegium Portense, un recueil de pièces
d’anciens maîtres que Bach se procura en plusieurs exemplaires
pour l’Église Saint Thomas –, le Kyrie, le Gloria, la prière pen-
dant la collecte, la préface et bien d’autres.     

Pour Johann Sebastian Bach, le latin était une langue tout à fait
courante. Il avait été à l’école de latin à Eisenach et ensuite à
Ohrdruf et Lüneburg. Dans cette école, les élèves apprenaient
à lire et à écrire en allemand et en latin. La base de cet enseig-
nement était le catéchisme de Luther ainsi que les Psaumes et
les citations tirées de la Bible. La religion, l’éducation et la for-
mation musicale allaient de paire. Bach était ainsi tout à fait en
mesure d’accepter de donner des cours en latin lorsqu’il posa sa
candidature au poste de cantor à Leipzig. Le fait que Bach astu-
cieux voulut en être aussitôt dispensé (non moins, puisque (...)
je devrais compenser l’enseignement dans la langue latine que je
devrais dispenser, par quelqu’un que je payerais de mes propres
moyens (...) ...«) et qu’il le pratiqua également plus tard, ne
change rien au fait. En outre, des formules et du vocabulaire la-
tin (et en d’autres langues) faisaient partie de l’usage officieux
de cette époque comme nous le constatons en jetant un regard
dans les documents correspondants: Bach écrit par exemple
dans son célèbre mémorandum critique sur l’organisation de la
musique adressée au Conseil de la Ville en août 1730 ...pour
choisir et préparer des sujets capables de comprendre le goût

Andreas Bomba
La musique d’église en latin de Johann Sebastian Bach
(1)

La Réformation partit d’Allemagne. Les 95 thèses affichées aux
portes de l’église du château de Wittenberg n’étaient certes pas
la première et l’unique scission dans l’histoire de l’église chréti-
enne. Cependant ce que Luther, ses compagnons de route et ses
successeurs mirent en mouvement depuis 1517 fut à l’origine
des conséquences les plus importantes de cette scission. L’anci-
en royaume était depuis un pays des antagonismes confes-
sionnels. On faisait une politique de force se rangeant sous l’o-
riflamme de différentes professions de foi, alors que des milieux
régionaux, sociaux et culturels se formèrent dans la compétiti-
on idéologique et produisirent les fruits les plus bizarres dont
les répercussions se font sentir jusque de nos jours. Johann Se-
bastian Bach, le protestant luthérien, est considéré comme pro-
tagoniste d’un parti. L’autre église, fidèle à ses liens ultramon-
tains, ne produisit pas de personnalité de valeur similaire pour
assurer la diffusion de son idée de soi au niveau culturel. Une
question digne d’un hérétique: Est-ce que Bach aurait pu aussi
appartenir à l’Église catholique romaine? La Messe en si mi-
neur, l’œuvre peut-être la plus importante et la plus influente,
a son premier noyau dans une demande adressée à la cour ca-
tholique de Dresde. 

La situation entre les fronts n’était cependant pas aussi simple
que cela. Ni à l’époque moderne de l’œcuménisme dont les
idées émanent de moins en moins d’institutions ecclésiastiques
traditionnelles ni à l’époque de Bach. Prenons Frédéric Augu-
ste I, le Prince électeur de Saxe et souverain de Bach depuis que
celui-ci vivait à Leipzig, à partir de 1723. En 1697, les Polonais
élirent le Prince électeur en tant que Roi de Pologne. Conditi-
on préalable: Frédéric Auguste, à présent le Roi Auguste II, de-
vait se convertir au catholicisme, ce qu’il fit d’ailleurs aussitôt.
Ceci rapporta à la ville de Dresde, soit dit en passant, deux nou-

velles grandes églises: l’Église de la cour qui était catholique et
la Frauenkirche protestante – détruite lors de la dernière guer-
re –, toutes les deux équipées de magnifiques orgues de Silber-
mann. L’épouse d’Auguste, Christiane Eberhardine, refusa de
se convertir avec son époux. Ceci lui valut toutes les sympathies
de la part de la Saxe qui était traditionnellement protestante.
C’est la raison pour laquelle, après sa mort, le 17 octobre 1727,
eut lieu un grand service religieux dans l’Église Saint Thomas
de Leipzig. Bach composa à cette occasion «l’Ode funèbre»
BWV 198 (EDITION BACHAKADEMIE Vol. 60) sur un texte
de Johann Christoph Gottsched. 

Auguste II «le Fort» mourut en 1733. À la fin de la période de
deuil commune, le 2 juillet, Bach exécuta à l’Église Saint Tho-
mas – probablement – le Magnificat (BWV 243) remanié, une
œuvre écrite dans la langue de l’Église romaine qui était le la-
tin. Le nouveau Prince électeur et fils de l’ancien, Frédéric Au-
guste II, fut également élu Roi de Pologne (Auguste III). À l’oc-
casion du couronnement, Bach exécuta, le 17 janvier 1734, la
cantate d’hommage Blast Lärmen, ihr Feinde! verstärket die
Macht (littéralement: Ennemis, soufflez bruyamment dans vos
instruments!) BWV 205a; pour la commémoration de l’élec-
tion, le 5 octobre 1734, on entendit la cantate Preise dein
Glücke, gesegnetes Sachsen (Apprécie ton bonheur, Saxe bénie)
BWV 215 (voir EDITION BACHAKADEMIE Vol. 68), et on en-
tendait également des musiques de Bach pour les anniversaires
ou les fêtes en l’honneur du Roi et de la Reine, musiques qui
furent des exécutions somptueuses à Leipzig (BWV 206, 207a,
208a, 214). Il n’y a pas de doute que Bach tenait beaucoup à
offrir ses services à la maison royale de Saxe et de Pologne. Ce-
ci fut manifeste dès le mois de juillet 1733, alors que Bach en-
voya au Prince électeur et futur Roi les registres d’une compo-
sition comprenant un Kyrie et un Gloria dans l’objectif d’ob-
tenir le titre de Hofcompositeur (Compositeur de la cour) (voir
EDITION BACHAKADEMIE Vol. 70). Ceci étant d’ailleurs aussi
une sorte de politique de force: Bach voulait, grâce à ce titre qui

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 26



29

FR
A

N
Ç

A
IS

28

FR
A

N
Ç

A
IS

sous-tendant des textes en allemand, dans les cantates donc et
les motets, les liens entre la rhétorique, l’émotion, la théologie
et la musicalité sont sans leur pareil, ces caractéristiques
s’élèvent au niveau du caractère universel des textes du fait de
la langue latine, de leur fonction officieuse bien déterminée, de
leur place constante dans le service religieux. Le fait que Bach
se consacra à ces œuvres «latines» surtout dans la dernière pha-
se de sa vie, s’accorde bien avec cet état de faits: les Messes sem-
blent correspondre à la tendance que Bach avait, à la fin de sa
création musicale, de composer sa musique sous forme de ma-
nuel d’instruction, d’exemples et pour un usage intemporel. 

La Messe

L’Église romaine désigne depuis toujours par le terme «Messe»
le service religieux destiné à ses fidèles. Une Messe se compose
d’éléments différents. Dans chaque Messe, les cinq éléments
qui sont le Kyrie, le Gloria, le Credo, le Sanctus et l’Agnus Dei,
reviennent toujours et ont la même teneur, formant ainsi le
fondement de la plupart des Messes musicales depuis la fin du
Moyen Âge. On nomme ces parties Ordinarium. Les textes des
autres parties, comme l’Introitus, le Graduale ou l’Offertorium,
s’orientent aux objets et aux lectures de la Messe. Ces éléments
sont différents suivant les dimanches et sont appelés Proprium.
Les cantates de Bach font ainsi partie du Proprium. Par contre,
ses quatre Messes BWV 233 à 236 mettent en musique les tex-
tes des deux premières parties de l’Ordinarium, le Kyrie et le
Gloria. Elles sont aussi appelées «Messes luthériennes», parce
que seules ces deux parties étaient des éléments constants en la-
tin dans le culte luthérien (voir plus haut), à la différence de
l’Église romaine. Ils pouvaient certes être remplacés par le
chant de cantiques correspondants en langue allemande. Ces
Messes luthériennes se différencient de la Messe en si mineur
BWV 232, plus tardive, par cette limitation au Kyrie et au Glo-
ria. Cette Messe était d’abord également réduite à la mise en

musique du Kyrie et du Gloria. Bach envoya ces parties en juil-
let 1733 à Dresde; Sur la page de titre des registres de Dresde,
se trouve le mot Missa. Ce n’est que plus tard qu’il composa les
parties de l’ordinaire manquantes, ayant recours à une compo-
sition déjà créée auparavant pour le Sanctus. Il créa donc une
dite Missa tota, une adaptation musicale complète de l’ordinai-
re de la Messe. 

Le matériel musical de toutes les quatre Messes luthériennes re-
prend la musique de cantates d’église qui avaient déjà été exé-
cutées auparavant. Il s’agit donc de compositions-parodies en
ce qui concerne les Messes. Ce fut peut-être la raison pour la-
quelle les Messes ont été fortement négligées jusqu’à aujour-
d’hui. La parodie qui est l’emploi d’une musique déjà existan-
te pour d’autres textes, fut longtemps considérée comme
procédé de composition d’importance secondaire. Ce faisant,
on a intentionnellement passé sur le fait que des morceaux
comme l’Oratorio de Noël BWV 248 ou même la Messe en si mi-
neur sont faites en grande partie de parodies.      

La Messe en fa majeur BWV 233

Cette œuvre a été probablement créée vers la fin des années
1730. Elle s’organise en six numéros. Quatre d’entre eux ont
été mis en évidence dans des compositions plus anciennes. Le
Kyrie eleison renvoie à un mouvement datant de l’époque de
Weimar (voir BWV 233a). Bach emprunta les sections Qui tol-
lis peccata mundi et Quoniam tu solus sanctus à la cantate BWV
102 Herr, deine Augen sehen nach dem Glauben (Seigneur, tes
yeux recherchent la foi) créée pour le 25 août 1726. La Messe se
termine par une parodie du chœur d’introduction de la canta-
te de Noël BWV 40 Darzu ist erschienen der Sohn Gottes (Le Fils
de Dieu est apparu pour cela) de l’année 1723. On en connaît
pas les modèles sur lesquels les deux premiers mouvements du
Gloria (Gloria in excelsis Deo – Domine Deus) sont construits.  

musical actuel, de faire face aux nouveaux genres de la musique et
qui soient donc en état de donner toute satisfaction au compositeur
et à son œuvre....

Ainsi le fait qu’il existe des musiques d’église de Bach écrite en
latin, ne possède en aucun cas un caractère exceptionnel et n’a
rien à voir avec quelconques stratégies d’ordre confessionnel.
La formule unam sanctam catholicam et apostolicam ecclesiam
dans le Credo perd encore plus son caractère explosif quand on
comprend le mot catholicam non dans le sens de la lutte entre
les confessions mais dans le sens primaire qui était: catholique
= universel. Il ne serait jamais venu à l’idée de Bach d’amputer
cette confession de foi pour manifester un quelconque point de
vue confessionnel. L’obligation de conserver la teneur d’origi-
ne et la foi en l’Église universelle était plus forte, d’autant plus
que l’on se trouve à Leipzig, qui était une ville conservatrice. 

Les musiques d’église en latin de Bach comprennent les œuv-
res suivantes, classées selon le BWV:  
• la musique de fête  «Gloria in excelsis Deo» BWV 191 exé-

cutée vers 1743/46 (voir EDITION BACHAKADEMIE Vol. 57);
• la Messe en si mineur BWV 232 (voir EDITION

BACHAKADEMIE Vol. 70);
• les dites «Messes luthériennes» BWV 233 en fa majeur (1),

BWV 234 en la majeur (1), BWV 235 en sol mineur (2) et 236
en sol majeur (2);

• le Kyrie BWV 233a(1);
• une intonation du Credo in unum Deum BWV 1081(2)

• quatre adaptations musicales du Sanctus: BWV 237, 238,
240 et 241(2);

• un Christe eleison en sol mineur BWV 242(2)

• ainsi que deux versions du Magnificat BWV 243 (Vol. 73)
et 243a (Vol. 140), la dernière étant la première version avec
des insertions se rapportant à la fête de Noël. 
((1) = EDITION BACHAKADEMIE Vol. 71, (2) = Vol. 72) 

Par ailleurs, Bach qui avait manifestement exécuté des musi-
ques d’église déjà à Weimar, possédait dans sa bibliothèque de
notes musicales de nombreuses copies, qu’il avait fait lui-même
pour la plupart, de Messes, de mouvements de Messes et d’au-
tres morceaux de compositeurs les plus divers comme Johann
Baal, Antonio Caldara, Francesco Conti, Francesco Durante,
Johann Caspar Kerll, Antonio Lotti, Giovanni Pierluigi da Pa-
lestrina, Marco Giuseppe Peranda, Johann Christoph Pez, Jo-
hann Hugo von Wilderer ainsi que d’auteurs qui ne sont plus
identifiables aujourd’hui. Finalement même à l’Église saint
Thomas, on disposait d’œuvres écrites en latin (à ce sujet, voir
Kirsten Beißwenger, La Bibliothèque de notes musicales de Jo-
hann Sebastian Bach, Kassel 1992).

De ce point de vue, on pourrait dire que Bach avait franchi les
barrières confessionnelles. Alors que dans sa musique d’église

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 28



qui contredit le précédent. Et on avance aussi des arguments
mettant en jeu des caractéristiques de style qui renvoient mê-
me encore plus en arrière, à savoir à l’époque où Bach se trou-
vait à Mühlhausen (1707/08, selon Marianne Helms). Le fait
que Bach écrive une figuration chromatique descendante sur la
demande eleison (Aie pitié), fait, par contre, partie du répertoire
intemporel de la musique d’église qui met l’accent sur les émo-
tions. 

La Messe en la majeur BWV 234

Cette Messe prouve que les Messes luthériennes ne végétaient
aucunement inconsidérées dès le début, en marge du réper-
toire. Elle fut imprimée en 1818, donc longtemps avant la Pas-
sion selon saint Matthieu et la Passion saint Jean et la Messe en
si mineur. Et plus encore: Johann Philipp Kirnberger reprit dès
1779 le Christe eleison de cette Messe dans la deuxième partie
de son livre Die Kunst des reinen Satzes in der Musik (L’Art de la
phrase pure dans la musique). Le morceau fut créé en 1738; des
reprises ont eu lieu vers 1743/46 et 1748/49. On connaît des
modèles de parodies pour les mouvements suivants: le mouve-
ment 2 Gloria in excelsis Deo – Cantate BWV 67 Halt im Ge-
dächtnis Jesum Christ (Conservez la mémoire de Jésus-Christ)
(pour le 16 avril 1724), mouvement 6; le mouvement 4 Qui
tollis peccata mundi – Cantate BWV 179 Siehe zu, daß deine
Gottesfurcht nicht Heuchelei sei (Veille à ce que ta crainte de Dieu
ne soit pas hypocrisie) (pour le 8 août 1723), mouvement 5; le
mouvement 5 Quoniam tu solus sanctus – Cantate BWV 79
Gott der Herr ist Sonn und Schild (Dieu, le Seigneur est soleil et
bouclier) (pour la fête de la Réformation 1725), mouvement 2
et finalement le mouvement 6 Cum sancto spiritu – Cantate
BWV 136 Erforsche mich, Gott, und erfahre mein Herz (Sonde-
moi, ô Dieu, éprouve mon cœur) (pour le 18 juillet 1723), mou-
vement 1. Les deux mouvements non cités, en particulier le
mouvement d’introduction Kyrie remontent également à des
mouvements de cantates – certes disparus. 

«Le Kyrie ne correspond d’une aucune façon aux mouvements
du Kyrie composé par Bach lui-même», écrit Emil Platen, édi-
teur des Messes luthériennes au sein de la NBA, l’écriture de la
partition autographe «exprime l’assurance de décisions défini-
tives». La liaison de ce mouvement et de l’autre (n° 3) dont nous
ne connaissons aucun modèle, avec les morceaux les entourant,
semble par contre si parfaite que Philipp Spitta déjà s’enthou-
siasma: «Il n’existe pas un seul morceau de Bach dans lequel la
mélancolie et l’harmonie étaient unies d’un lien plus intime!» 

Comme dans la Messe en si mineur, ce mouvement d’intro-
duction de grande envergure est divisé en trois parties. Le pre-
mier Kyrie utilise l’effectif instrumental (deux flûtes traversiè-
res en plus des cordes et de la basse) qui s’oppose à la phrase vo-
cale sous la forme subtile d’un double chœur. Le rythme pointé
respire une solennité conforme aux circonstances. Le Christe
eleison qui suit, est une fugue des registres vocaux par rapport
aux notes longues tenues des cordes qui soutiennent le mouve-
ment en accords. À la fin, les flûtes unisono viennent se joind-
re au tout avec leurs propres registres alors que les cordes sou-
tiennent la conduite des voix expressive du chœur. Le deuxiè-
me Kyrie eleison est également une fugue jouée en un vivace
plein d’entrain et en mesures de 3/8. Les cordes viennent à nou-
veau renforcer les registres vocaux après l’adjonction des flûtes
unisono et jouant des notes élevées, jusqu’à ce que le morceau
s’achève en un adagio e forte confirmant le tout. 

Pour la séquence initiale du Gloria, Bach a recours au deuxiè-
me mouvement de la cantate BWV 79 qui est organisé sous for-
me d’un dialogue. Il s’agit ici de combat et de paix; des pages
turbulentes pour le chœur alternent avec la «vox Christi» du
basse soliste. Bach met ici à profit cet effet. Il utilise les phases
des solistes pour la promesse de paix et la formule d’adoration
adoramus te qui doit sans doute être comprise subjectivement. 

Un mouvement trio pour violon, basse et basse continue suit

31

FR
A

N
Ç

A
IS

Bach choisit comme instruments en plus des cordes et des in-
struments de basse, deux cors et deux hautbois. Ceci est égale-
ment l’effectif utilisé pour la cantate BWV 40. Les instruments
à vent se chargent de la voix supérieure du mouvement dans le
Kyrie; dans le Kyrie de BWV 233a, ce registre était pourvu par
les voix et chantait le cantus firmus du choral «Christe du
Lamm Gottes» (Christ, ô agneau de Dieu) qui n’est donc joué
que par les instruments dans le BWV 233. Le dernier vers de la
basse qui cite l’Amen tiré de la Litanie Allemande de Luther, est
remanié en Kyrie eleison, permettant ainsi la liaison.  

Dans le Gloria in excelsis, les cors et les hautbois prennent la
conduite du mouvement concertant et présentent le matériel
avec lequel le chœur présentera ensuite le texte. L’air de basse
Domine Deus est accompagné uniquement des cordes, le pre-
mier violon jouant d’une manière particulièrement virtuose.
Dans le Qui tollis peccata mundi, Bach échange la voix soliste
(soprano au lieu d’alto) si l’on compare avec le troisième mou-
vement de la cantate 102, garde le hautbois soliste et transpose
le mouvement de ré mineur en sol mineur. Le nouveau texte
exige de nettes modifications au niveau de la conduite des voix
et de la répartition des motifs. Le caractère adagio assorti au tex-
te change subitement en vivace du Quoniam tu solus sanctus.
Bach modifie la tonalité de sol mineur en ré mineur, a recours
au violon au lieu de la flûte traversière comme instrument so-
liste en raison des notes et fait exécuter la louange par la voix al-
to; à l’origine, c’etait le ténor qui interprétait le passage expri-
mant de l’épouvante devant le joug des péchés dans la cantate.
Dans le mouvement final concertant, Bach reprend la ritour-
nelle d’entrée du chœur de BWV 40 ainsi que sa partie média-
ne, une grande fugue. Il change le rythme en un alla breve qui
rappelle ici le stilo antico et qui correspond à l’usage traditionnel
qui était de surélever le Gloria à l’aide d’une fugue de conclusi-
on. 

Kyrie eleison – Christ, ô agneau de Dieu BWV 233a

Le raffinement de ce vaste morceau de 128 mesures se trouve
dans la combinaison du texte Kyrie eleison en un style rigou-
reusement contrapuntique avec un cantus firmus interprété par
le soprano I. Il s’agit là du choral Christe, du Lamm Gottes
(Christ, ô agneau de Dieu). Comme les trois sections textuelles
Kyrie eleison – Christe eleison – Kyrie eleison qui reviennent trois
fois dans la messe, le choral répète aussi trois fois le premier vers
du texte. Il reprend ensuite deux fois la prière Erbarm dich un-
ser (Aie pitié de nous), il conclut la troisième fois par les vœux
de paix. Le choral est ainsi une combinaison du Christe eleison
et de l’Agnus Dei. Bach laisse agir la basse vocale le plus souvent
en autonomie vis à vis de la basse instrumentale. Ce n’est que
vers la fin des trois vers que les deux voix se retrouvent. La cor-
respondance entre les interventions de la voix de basse et celle
du cantus firmus est frappante. Les voix extérieures forment
une sorte de cadre pour les voix médianes menées en un cont-
repoint dense. On peut partir du fait que Bach avait fait ac-
compagner ce morceau par des instruments jouant colla parte,
mais on ne sait pas quels instruments il employa pour ce faire.
Pour cet enregistrement, nous avons utiliser trois violoncelles,
deux contrebasses et un orgue afin d’accentuer la compacité
contrapuntique. 

On attribue à ce morceau des dates différentes. Le fait que Bach
avait, semble-t-il, besoin de compositions sur des textes en la-
tin, joue en faveur d’une datation dans les années de Weimar
1708/17), ceci serait confirmé par des copies de mise en musi-
que de Messes d’autres compositeurs (Baal, Peranda, Pez) da-
tant de Weimar également. En plus les notes finales de la basse
vocale chantent la fin de la Litanie allemande de Martin Luther
comme elle est contenue dans le cantique de Gotha en usage à
Weimar (selon Christoph Wolff ). Le fait que la litanie était
usuelle partout sous cette forme, est cependant un argument

30

FR
A

N
Ç

A
IS

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 30



Antonin Dvo řák, le Chant de louange de Felix Mendelssohn et
dans la Messe en la bémol majeur de Franz Schubert. 

Le chanteur d’opéra Wolfgang Schöne a déjà joué un rôle de pre-
mier rang dans l’enregistrement de toutes les cantates d’église de
Bach sous la direction d’Helmuth Rilling et fait aussi partie depuis
de nombreuses années de l’équipe de chargés de cours de l’Acadé-
mie Internationale Bach de Stuttgart. Le membre de longue date
de l’opéra de Stuttgart chante en outre la partie titre dans l’enre-
gistrement de Rilling de l’Elias de Mendelssohn.

Thomas Quasthoff enfin, le chanteur de concert et de lieder de
renommée mondiale à l’heure actuelle, est aussi étroitement lié à
Helmuth Rilling et à son ensemble. Pour l’EDITION BACHAKADE-
MIE, il participe aux enregistrements de la Cantates du café et de
la Cantate des paysans, de la Passion selon saint Matthieu, de
la Messe en si mineur et de l’Oratorio de Noë; on peut en plus
l’entendre dans les enregistrements du Messie de Händel et du Sta-
bat mater de Dvo řák. 

Le chœur Gächinger Kantorei Stuttgart, fondé en 1953 par
Helmuth Rilling, est un ensemble professionnel qui se retrouve sui-
vant les exigences des différents projets. Le chœur chante dans pre-
sque toutes les adaptations de cantates de Rilling. En 1976, ce fut
probablement le premier chœur allemand qui se produisit avec
l’orchestre Israel Philharmonic Orchestra en Israel. La tonalité spé-
cifique, le dynamisme et la flexibilité dont il fit preuve au cours
d’innombrables concerts et tournées dans le pays et à l’étranger, lui
ont valu le nom honorifique de «stradivarius des chœurs». 

À côté du Bach-Collegium Stuttgart fondé en 1965, qui est
composé de musiciens au style varié et qui s’est fait un nom remar-
quable au niveau international grâce à la coopération continue
avec Helmuth Rilling, l’orchestre Kammerorchester Franz Liszt
participe à l’enregistrement de la Messe BWV 233. Cet orchestre
également de renom au niveau international, fondé en 1963, ani-

ma les premières académies Bach dans sa ville d’origine Budapest
sous la direction de Helmuth Rilling et accompagna différents con-
certs et tournées.  

Helmuth Rilling enfin, le chef d’orchestre aux dons multiples,
fondateur et directeur de l’Académie Internationale Bach de Stutt-
gart ainsi que de nombreux ateliers Bach dans le monde entier, est
considéré comme le spécialiste de Bach. Son répertoire ne se limite
cependant pas à Bach: la littérature des oratorios jusqu’à notre épo-
que ainsi que de nombreuses œuvres orchestrales. Parmi les in-
nombrables projets exceptionnels des dernières années, nous citons:
des exécutions avec l’Orchestre Philharmonique de Vienne de la
Passion selon saint Matthieu de Bach en 1998; la création du Cre-
do de Krzysztof Penderecki lors du Festival Oregon Bach Festival
la même année ainsi que la première européenne de ce morceau,
avec retransmission en direct à la télévision, lors du Festival Pen-
derecki à Cracovie avec le «Chœur et l’Orchestre des Académies In-
ternationales de Bach», un projet associant de jeunes musiciens du
monde entier; la direction artistique de l’EDITION BACHAKADE-
MIE; les symphonies complètes de Franz Schubert avec le Real
Filarmonía de Galicia / Santiago de Compostela qu’il fonda lui-
même; la mission donnée à quatre compositeurs de quatre conti-
nents différents d’écrire quatre Passions pour l’année Bach, 2000.
En raison de la qualité de ses activités qui associent les peuples dans
le but de réaliser des projets en commun, Rilling a été distingué à
plusieurs reprises, entre autres par le Prix Theodor-Heuss et le Prix
de la culture de l’UNESCO.    

33

FR
A

N
Ç

A
IS

alors. La conduite des voix élevées ainsi que les sauts de dixiè-
me réalisés par les violons parlent du Rex coelestis, le roi céleste.
Dans le mouvement suivant, le motif insistant de la basse est
remarquable: des notes répétées à trois reprises montent en pas
de seconde, retombent et sont relayées par une figuration
tournant en rond et également descendante. La voix du sopra-
no, surélevée par les deux flûtes, parle des péchés du monde et
de la demande de miséricorde.  

Le Quoniam tu solus Sanctus suivant semble expliquer le droit
exclusif de Dieu à la sainteté grâce à l’association de toutes les
cordes en une seule voix. Bach écrit pour le Cum sancto spirito
final une introduction grave qui se poursuit par une fugue fi-
nale vivace comme pour le modèle. Puisque ce morceau, déjà
représenté dans BWV 136, est considéré comme une reprise
d’une autre cantate, les spécialistes se posent la question de sa-
voir si ce mouvement achevant la Messe, renvoie à BWV 136
ou également à l’autre cantate que l’on ne connaît plus aujour-
d’hui. Néanmoins, il ne faudrait pas oublier d’apprécier la
maîtrise dont fait preuve Bach dans la combinaison de la musi-
que et du texte. Pas une seule mesure de cette Messe ne trahit qu’il
s’agit de parodies – ce qui ne cède en rien à la qualité de la mu-
sique de celle de l’Oratorio de Noël.

Les interprètes

L’enregistrement des deux Messes a été réalisé dans les années 1993
et 1995 et a été complété par le premier enregistrement du Kyrie
BWV 233a dans l’objectif poursuivi par l’EDITION BACHAKADE-
MIE qui est de reproduire pour la première fois l’intégralité de la
musique de Johann Sebastian Bach. Helmuth Rilling travaille ré-
gulièrement avec les solistes vocaux ici représentés sous forme de
concerts et d’enregistrements sur CD. Nombreux parmi eux sont
ceux qui ont commencé leur carrière grâce à des projets réalisés sous
la direction de Helmuth Rilling. 

La soprano Donna Brown (BWV 233) chante la partie solo de
l’enregistrement du Deutsche Requiem de Johannes Brahms, du
Messie de Händel/Mozart, de la Messe en la bémol majeur de
Franz Schubert et du Requiem de la réconciliation. 

Christine Schäfer, la jeune soprano adulée aussi à Salzburg, à
Glyndebourne, à Londres et à Paris, chante les parties solistes de
l’enregistrement de Rilling du Songe d’une nuit d’été de Men-
delssohn et de l’Oratorio Elias, de la Création de Haydn ainsi que
des cantates profanes de Bach au sein de l’EDITION BACH-
AKADEMIE, dans les Cantates du café et des paysans BWV 211 et
212 (Vol. 67 et 68) entre autres. 

Ingeborg Danz est depuis des années l’une des contraltos les plus
demandées et participe aux nombreuses productions de Helmuth
Rilling: le Messie de Händel, le Paulus  de Mendelssohn, le Re-
quiem de Mozart et dans les parties des grands oratorios de Bach,
la Passion selon saint Jean et la Passion selon saint Matthieu,
l’Oratorio de Noël, la Messe en si mineur et de nombreuses can-
tates profanes – participant aussi à l’EDITION BACHAKADEMIE.
Ceci est aussi valable pour le ténor lyrique, originaire des États-
Unis, James Taylor. Lui aussi est engagé aussi bien pour chanter
le répertoire de Bach que celui d’autres compositeurs et il chante dans
l’enregistrement sur CD de  Helmuth Rilling du Stabat Mater de

32

FR
A

N
Ç

A
IS

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 32



35

E
SP

A
Ñ

O
L

34

E
SPA

Ñ
O

L

Bach de oportunista sería no obstante un error porque equi-
valdría a no tener en cuenta los paralelismos litúrgicos de am-
bas confesiones. Las similitudes procedían por una parte del
uso del latín y por otra de la estructura fuertemente ritualizada
que distinguía en ese entonces a los oficios divinos protestantes
en contraste con las usanzas más “liberales” del día de hoy. Mar-
tín Lutero, en su prefacio a su “Deudsche Messe vnd ordnung
Gottis diensts. Wittemberg.” (1526) se opuso a los oficios reli-
giosos según la liturgia romana por considerar que se habían
convertido en un fin para sí mismo. Lutero, en cambio, aprobó
expresamente otros elementos del culto romano, entre ellos in-
cluso las fiestas de la Virgen María (como la Purificación [2 de
febrero], la Anunciación [25 de marzo] y la Visitación [2 de ju-
lio, el dia probable en que Bach presentó en 1733 el Magnifi-
cat BWV 243, la musicalización de la alabanza a la Virgen
María en el sermón de la tarde]). Con criterios que hoy lla-
maríamos “internacionalistas”, el compositor optó además por
una lengua como el latín que se entendía en muchas partes. Lu-
tero elogia por su parte la belleza de la música y los cánticos es-
critos en latín. Y “La formula missae no quedará anulada ni al-
terada, pues cualquiera podrá aplicarla donde y cuando quiera
tal como se ha venido haciendo hasta ahora...” – un alegato en
favor de un orden lo más uniforme posible para ejercer los ofi-
cios divinos en un país determinado.    

En Sajonia y por consiguiente en Leipzig era obligatorio guiar-
se por la denominada “Agenda del Duque Heinrich” que se
proclamó en 1538. Esta ordenanza dedicada a los oficios divi-
nos (impresión más reciente en: Die Welt der Bach-Kantaten,
vol. 3, Stuttgart 1999, p. 85 y s.) contemplaba pasajes para leer
o cantar también en latín: un motete en la parte inicial, canta-
do a partir del Florilegium Portense, una colección de piezas de
maestros antiguos de la que Bach mandó adquirir varios ejem-
plares para la Iglesia de Santo Tomás; el Kirie, la Gloria, la ora-
ción de la colecta, el prefacio y otras más.   

Johann Sebastian Bach estaba perfectamente familiarizado con
el latín. En Eisenach, más tarde en Ohrdruf y Lüneburg había
frecuentado la escuela de latín en la que los alumnos aprendían
a leer y escribir en alemán y latín. El fundamento de esas clases
era el catecismo luterano así como citas de los Salmos y la Bib-
lia. La religión, la enseñanza y la educación musical iban de la
mano. De ahí que Bach aceptara sin vacilar la obligación de en-
señar el latín cuando postuló al cargo de cantor en Leipzig. Su
intento de exonerarse en seguida de esa tarea con una estratage-
ma (no menos (...) sería bueno contratar a alguien que me aliviase
de la enseñanza del latín al que estaría dispuesto a pagar (...) de mi
propio peculio...“) y que más tarde la pusiera en práctica es un de-
talle que no viene al caso. Las frases hechas y voces latinas (y en
otras lenguas) formaban parte asimismo del estilo oficioso de la
época, como es dable comprobar de una ojeada a los documen-
tos pertinentes: ...damit solche subjecta choisiret und bestellet wer-
den können, so den itzigen musicalischen gustum assequiren, die
neüen Arthen der Music bestreiten, mithin im Stande seyn können,
dem Compositori und deßen Arbeit satisfaction zu geben... como
escribe Bach por ejemplo en su famosa petición al Ayunta-
miento en agosto de 1730.  

La existencia de música litúrgica bachiana en latín no tiene por
lo tanto nada de extraordinario ni tiene tampoco nada que ver
con estrategias de tinte confesional. La frase unam sanctam ca-
tholicam et apostolicam ecclesiam que figura en el Credo se torna
menos contradictoria aún si interpretamos la palabra catholi-
cam no como una consigna confesional sino como lo que sig-
nificó en su origen: católico = universal. A Bach jamás se le hu-
biera ocurrido mutilar esta declaración para demostrar deter-
minada actitud confesional de parte suya. Al menos en una ci-
udad conservadora como Leipzig era más fuerte que eso la ob-
ligación de conservar el tenor original, la fe en la universalidad
de la Iglesia. 

Andreas Bomba
La música religiosa latina de Johann Sebastian Bach (1)

La Reforma tuvo en Alemania su punto de partida. El que Lu-
tero fijase sus 95 tesis en las puertas de la Iglesia del castillo de
Wittenberg no supuso por cierto el primer y único cisma en la
historia de la iglesia cristiana. Ahora bien: lo que Lutero y sus
adeptos pusieron en marcha en 1517 habría de acarrear las más
graves consecuencias. El antiguo Reich pasó a ser entonces el
escenario de antagonismos confesionales. Bajo las banderas de
las creencias religiosas se ejercía la política del poder mientras
que en la controversia ideológica se fueron perfilando entornos
regionales, sociales y culturales que hicieron aflorar los fenó-
menos más curiosos que siguen latentes hasta el día de hoy. Jo-
hann Sebastian Bach, protestante luterano, es el protagonista
de este bando. La otra iglesia, aferrada a sus afinidades ultra-
montanas, no engendró ninguna figura cimera que destacase
su identidad cultural. Cabe formular una pregunta herética:
¿Bach hubiese podido ser católico romano? Su obra quizá más
importante y trascendente, la Misa en si menor, germinó a par-
tir de una petición dirigida a la corte católica de Dresde...

Las líneas divisorias no son tan fáciles de trazar ni en la era
ecuménica moderna, cuya espiritualidad se manifiesta cada vez
menos en las instituciones eclesiásticas tradicionales, ni tampo-
co en los tiempos de Bach. Tomemos por ejemplo a Federico Au-
gusto I, el Príncipe Elector sajón y soberano de Bach desde que
el músico pasó a residir en Leipzig en 1723. En 1697 los pola-
cos eligieron al citado príncipe como su propio monarca Augu-
sto II bajo la condición de que se convirtiese a la fe católica, co-
sa que hizo sin pérdida de tiempo. La ciudad de Dresde se vio
favorecida de paso con dos nuevos templos: la iglesia católica de
la corte y la iglesia protestante de Nuestra Señora, destruida en
la II Guerra Mundial, dotadas ambas de espléndidos órganos de
Silbermann. Christiane Eberhardine, la consorte de Augusto,

rehusó convertirse al catolicismo, gesto que le granjeó grandes
simpatías entre los sajones, tradicionalmente protestantes, hasta
el punto que al fallecer ella se celebró una gran misa de difuntos
en la Iglesia de Santo Tomás de Leipzig el 17 de octubre de 1727.
Con ese motivo compuso Bach la oda fúnebre “Un rayo más,
Reina” BWV 198 (EDITION BACHAKADEMIE Vol. 60) basada en
un texto de Christoph Gottsched.  

Augusto II “el Fuerte” murió en 1733. Terminado el período de
luto general en 2 de julio, Bach presentó probablemente en la
Iglesia de Santo Tomás su nuevo arreglo del Magnificat (BWV
243) escrito en latín, la lengua litúrgica romana. También el
nuevo Príncipe Elector hijo del anterior, Federico Augusto II
fue coronado Augusto III Rey de Polonia. Durante las fiestas de
coronación Bach ofreció el 17 de enero de 1734 la cantata de
alabanza Haced ruido, enemigos BWV 205a; al cumplir un año
de la coronación, el 5 de octubre, se escuchó la cantata Alaba
tu suerte, bendita Sajonia BWV 215 (v. EDITION BACHAKADE-
MIE vol. 68) y las magnificentes presentaciones de las obras ba-
chianas continuaron con motivo de los onomásticos y cum-
pleaños de la pareja real (BWV 206, 207a, 208a, 214). No ca-
be duda de que Bach deseaba complacer a la casa real sajona-
polaca, actitud que se hizo patente ya en julio de 1733, cuan-
do Bach envió al Príncipe Elector y a la futura Reina las voces
de una pieza compuesta de Kirie y Gloria con la intención de
obtener el título de Hofcompositeur (v. EDITION BACHAKADE-
MIE vol. 70). También esto fue una especie de política de poder:
con el citado título que en efecto le fue adjudicado en 1736 pre-
tendía ganar importancia y reputación frente a su empleador
que era el Ayuntamiento de la ciudad de Leipzig. 
El protestante escribe, pues, una oda fúnebre de homenaje a la
princesa protestante y dedica a su hijo católico una misa “cató-
lica” a la que el compositor, poco antes de morir, agrega las par-
tes faltantes, el Credo entre ellas. ¡Bach ni siquiera omite la lí-
nea que dice Credo... in unam sanctam catholicam ecclesiam, lo
que sí haría más tarde el católico Franz Schubert! Censurar a

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 34



37

E
SP

A
Ñ

O
L

36

E
SPA

Ñ
O

L

mente las partes faltantes del Ordinarium, recurriendo para el
Sanctus a una pieza creada por separado tiempo atrás. El resul-
tado fue una llamada Missa tota, una musicalización completa
del ordinarium de la misa.

El material musical de las cuatro misas luteranas proviene de la
música de cantatas religiosas estrenadas ya con anterioridad.
Las misas vienen a ser por tanto composiciones paródicas. Po-
dría ser esta circunstancia la que le ha deparado a las misas ba-
chianas una atención relativamente escasa. Durante largo tiem-
po se consideró a la parodia, vale decir, a la utilización de mú-
sica ya conocida para nuevos textos, como una técnica compo-
sicional de segundo orden. Al proceder así se omitía mencionar 
que composiciones tales como el Oratorio de Navidad BWV
248 o la propia Misa en si menor constan en gran parte de par-
odias.     

Misa en Fa mayor BWV 233

Esta pieza tuvo su origen probable a finales de la década de
1730. Consta de seis movimientos. Cuatro de ellos se pueden
identificar en la música de composiciones más tempranas. El
Kirieleison se remonta a un movimiento del período de Weimar
(véase BWV 233a). Los pasajes Qui tollis peccata mundi y Quo-
niam tu solus sanctus los recogió Bach de la cantata BWV 102
Señor, tus ojos la fe sondean compuesta para el 25 de agosto de
1726. La Misa concluye con una parodia del coro inicial de la
cantata de Navidad BWV 40 Para esto vino el Hijo de Dios, del
año 1723. Se desconocen las fuentes que inspiraron los dos pri-
meros movimientos de la Gloria (Gloria in excelsis Deo – Do-
mine Deus).

Los instrumentos que Bach elige en este caso son dos cornos y
dos oboes además de las cuerdas y los bajos. La misma instru-
mentación acusa la Cantata BWV 40. Los vientos asumen el
soprano del movimiento en el Kyrie; en el Kyrie BWV 233a esa

voz era cantada y se encargaba del Cantus firmus del coral “Cri-
sto, cordero de Dios”, la misma que en el BWV 233 se deja es-
cuchar sólo en los instrumentos. La última línea del bajo, que
cita con notas alargadas el Amén de la Letanía Alemana de Lu-
tero, presenta un texto modificado en el Kirieleison para enla-
zar mejor con el siguiente movimiento. 

En Gloria in excelsis son los cornos y los oboes los que condu-
cen el movimiento concertante presentando el material con el
que el coro ha de entonar seguidamente el texto. El Aria para
bajo Domine Deus lleva acompañamiento exclusivo de cuerdas
con un primer violín que sobresale por su virtuosismo. En Qui
tollis peccata mundi Bach sustituye la voz solista que interviene
en el tercer movimiento de la Cantata 102, (soprano en lugar
de contralto), conserva el oboe solista y transpone el movi-
miento de re menor a sol menor. El nuevo texto exige cambios
notorios en la línea melódica y la distribución de los motivos.
El carácter de adagio que se adapta al texto se transforma enton-
ces en el Vivace del Quoniam tu solus sanctus. Bach cambia la to-
nalidad de sol menor a re menor, sustituye por razones de tesi-
tura la flauta travesera por el  violín solista y deja que la voz de
contralto entone la alabanza; originalmente, en la cantata, era
el tenor quien narraba la angustias bajo el yugo del pecado. En
el movimiento concertante final Bach recurre al ritornello ini-
cial del coro de BWV 40 y a la parte intermedia del mismo, que
es una gran fuga. Cambia también el tipo de compás para op-
tar por alla breve, que en este caso evoca el stilo antico y se ciñe
al parecer a la usanza tradicional de realzar la Gloria con una fu-
ga conclusiva.

Kirieleison – Cristo, cordero de Dios BWV 233a

El refinamiento de esta pieza de 128 compases radica en la com-
binación del texto del Kyrie eleison en estilo de riguroso contra-
punto con un Cantus firmus entonado por la soprano I. Se trata

Ordenadas según el catálogo BWV, las piezas litúrgicas de Bach
en latín son las siguientes:  
• “Gloria in excelsis Deo” BWV 191 (v. EDITION BACH-

AKADEMIE vol. 57) presentada en 1743/46 durante una fest-
ividad;

• la Misa en mi menor BWV 232 (v. EDITION BACH-
AKADEMIE vol. 70);

• las llamadas “Misas luteranas ”BWV 233 en Fa mayor (1), BWV
234 en La mayor A(1), BWV 235 en sol menor(2) y 236 en
Sol mayor (2);

• el  Kirie BWV 233a(1);
• una musicalización del Credo in unum Deum BWV 1081(2)

• cuatro musicalizaciones del Sanctus: BWV 237, 238, 240 y
241(2);

• un Christe eleison en sol menor BWV 242(2)
• así como dos versiones del Magnificat BWV 243 (vol. 73) y

243a (vol. 140), esta última la versión original con movi-
mientos intercalados de inspiración navideña.
((1) = EDITION BACHAKADEMIE vol. 71, (2) = vol. 72) 

Bach, quien por lo visto solía presentar incluso en Weimar mú-
sica litúrgica latina, guardaba en su biblioteca musical nume-
rosas copias hechas casi todas de su puño y letra con misas, mo-
vimientos de misas y otras piezas de diferentes compositores co-
mo Johann Baal, Antonio Caldara, Francesco Conti, Frances-
co Durante, Johann Caspar Kerll, Antonio Lotti, Giovanni
Pierluigi da Palestrina, Marco Giuseppe Peranda, Johann Chri-
stoph Pez, Johann Hugo von Wilderer y por autores ya impo-
sibles de identificar. También había obras en latín disponibles
en la propia Iglesia de Santo Tomás (consultar al respecto Kir-
sten Beisswenger, Johann Sebastian Bachs Notenbibliothek, Kas-
sel 1992).

Visto así, Bach supera las barreras confesionales. Mientras que
en su música eclesial con textos en alemán, es decir las cantatas
y motetes, la retórica, el afecto, la teología y la musicalidad al-

canzan una simbiosis sin precedentes, la lengua latina, su fun-
ción establecida y oficiosa, su posición invariable en la misa ele-
van dichos elementos a la altura del carácter universal de los tex-
tos. Coadyuva a ello el hecho de que Bach vuelca su atención a
estas obras “latinas” sobre todo en la última etapa de su vida: las
misas parecen responder a la tendencia bachiana a culminar su
obra con una música que haga las veces de compendio y mo-
delo de uso intemporal. 

La misa

La Iglesia romana emplea desde tiempos remotos el término
“Misa” para designar los oficios religiosos para sus creyentes.
Una misa consta de varias partes. Cinco de ellas, a saber Kyrie,
Gloria, Credo, Sanctus y Agnus Dei se repiten con textos idénti-
cos en cada misa y han servido también de fundamento para la
mayoría de las misas musicalizadas compuestas desde el me-
dioevo tardío. Estas partes se denominan también Ordinarium.
Los textos de otras partes como p.ej. el Introitus, Graduale u Of-
fertorium se guían por los cambiantes asuntos y lecturas de la
misa, por lo que difieren de domingo a domingo y se llaman
Proprium. En consecuencia, las cantatas de Bach forman parte
del Proprium. Sus cuatro misas BWV 233 hasta 236 musica-
lizan en cambio los textos de las primeras partes del Ordinari-
um, el Kyrie y la Gloria. Se denominan también “Misas lu-
teranas” porque en los oficios religiosos luteranos (véase arriba)
estas dos partes en latín eran las únicas que tenían una presen-
cia regular, a diferencia de lo que ocurría en la Iglesia Romana.
Por cierto que se pueden reemplazar también por cánticos reli-
giosos correspondientes en alemán. Esa restricción al Kirie y la
Gloria diferencia a estas misas luteranas de la Misa en si menor
BWV 232, compuesta más tarde, que constaba al comienzo del
Kyrie y la  Gloria musicalizados. Esas fueron las partes que Bach
envió a Dresde en julio de 1733; la portada de la partitura dres-
dense lleva por título Missa. El compositor añadió posterior-

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 36



Este primer movimiento, de gran envergadura, está dividido en
tres partes a semejanza de la Misa en si menor. El primer Kyrie
utiliza el instrumental (dos flautas traveseras aparte de las cuer-
das y el bajo) a modo de matizado coro doble en la textura vo-
cal. El ritmo punteado respira una adecuada solemnidad. El
subsiguiente Christe eleison es una fuga de voces cantadas con
notas alargadas en la cuerdas que apoyan el movimiento con
acordes. Por último se dejan oír las flautas al unísono y con voz
propia mientras las cuerdas apoyan la expresiva línea melódica
del coro. También el segundo Kirieleison es una fuga con un
brioso Vivace y compás de tres por ocho. Tras resonar el uníso-
no y las flautas agudas, las cuerdas vuelven a apoyar a las voces
cantadas hasta que la pieza finaliza reafirmándose en adagio e
forte. 

Para el primer movimiento de la Gloria recurre Bach al segun-
do movimiento de la Cantata BWV 79, que está concebida a
modo de diálogo. El tema en ésta giraba en torno a la lucha y la
paz; los turbulentos pasajes a coro se alternaban con la apaci-
guadora “Vox Christi” del bajo solista. Bach aprovechó tal efec-
to también en esta ocasión. Los pasajes solistas los utiliza para
la promesa de paz y para la invocación que dice adoramus te, de
interpretación subjetiva.  

Lo que sigue es un movimiento para trío de violín, bajo y bajo
continuo. La línea melódica de voz aguda así como los saltos de
décima de los violines ensalzan al Rex coelestis. En el movi-
miento siguiente llama la atención el insistente juego de moti-
vos del bajo: notas repetidas tres veces ascienden en intervalos
de segunda, vuelven a bajar y son relevadas por una figura tam-
bién descendente que gira en torno a sí misma. La soprano,
realzada por las dos flautas, canta los pecados del mundo y su-
plica misericordia divina. 

El siguiente Quoniam tu solus Sanctus parece insinuar el dere-
cho omnímodo de Dios a la santidad al aglutinar todas las cu-

erdas en una sola voz. Bach da comienzo al Cum sancto spiritu
con una introducción de carácter grave seguida por la enfática
fuga conclusiva, como en la pieza que le sirvió de modelo. Pu-
esto que esta pieza está considerada como un préstamo de otra
cantata ya en BWV 136, los musicólogos se preguntan si este
movimiento que pone fin a la Misa se remontará al BWV 136
o a otra cantata ya no conocida. Como quiera que sea es justo
alabar la maestría de Bach para combinar apropiadamente la
música y el texto. Ni un solo compás de esta Misa deja traslu-
cir que se trata de composiciones paródicas por lo que la cali-
dad de su música no le va a la zaga en absoluto a la del Orato-
rio de Navidad. 

39

E
SP

A
Ñ

O
L

en este caso del coral Cristo, cordero de Dios. El coral repite tres
veces el primer verso del texto tal como las tres partículas Kyrie
eleison – Christe eleison – Kyrie eleison, que retornan en la misa
tres veces cada una. Dos veces prosigue con el ruego Ten piedad
de nosotros y la tercera vez  concluye con el anhelo de paz. El
coral es por tanto una combinación de Christe eleison y Agnus
Dei. Bach confiere autonomía al bajo cantado frente al bajo in-
strumental. Ambas voces se reúnen solamente al terminar los
tres versos. Las entradas del bajo se corresponden notoriamen-
te con el Cantus firmus. Así, las voces exteriores configuran una
especie de marco para las voces intermedias que se mueven en
denso contrapunto. Es de suponer que Bach dispuso el acom-
pañamiento de esta pieza con instrumentos en ejecución colla
parte. Se desconoce hasta la fecha qué instrumentos eligió a tal
efecto. En la presente grabación se ha elegido tres violonchelos,
dos contrabajos y órgano con el fin de acentuar la densidad del
contrapunto. 

Al la pieza se le atribuyen diferentes fechas de composición. La
hipótesis que la sitúa en el período bachiano de Weimar
(1708/17) se apoya en la evidente necesidad que tenía Bach de
composiciones basadas en textos en latín como lo prueban las
copias que realizó en esa ciudad de misas musicalizadas por
otros compositores (Baal, Peranda, Pez). Las notas conclusivas
del bajo cantado citan asimismo el final de la Letanía Alemana
de Martín Lutero, tal como figuraba en el Libro de Cánticos de
Gotha, que empleaban los fieles de Weimar (así lo afirma Chri-
stoph Wolff ). Se opone a esta hipótesis el hecho de que la le-
tanía era de uso generalizado en esa misma forma. De otro la-
do se esgrimen rasgos estilísticos que remiten a fechas anterio-
res, a los años que Bach pasó en Mühlhausen (1707-1708,
según Marianne Helms). El hecho de que Bach, al musicalizar
el ruego eleison (ten piedad), optase por una figura cromática de-
scendente forma parte en cambio del repertorio intemporal de
la música litúrgica con fuerte carga afectiva.

Misa en La mayor BWV 234

Esta misa es la prueba palpable de que las misas luteranas de
modo alguno soportaron desde el principio una existencia mar-
ginal con respecto a los repertorios de las distintas épocas. Su
impresión data de 1818, o sea mucho antes de que fuesen im-
presas las pasiones según San Mateo y San Juan y la Misa en si
menor. Aún más: Johann Philipp Kirnberger incorporó ya en
1779 el Christe eleison de esta misa en la segunda parte de su li-
bro titulado Die Kunst des reinen Satzes in der Musik. Esta pie-
za tuvo su origen en 1738 y volvió a interpretarse en 1743-1746
y 1748-1749. Se conoce la existencia de modelos paródicos de
los siguientes movimientos: movimiento 2 Gloria in excelsis
Deo – Cantata BWV 67 Guardad en la memoria a Jesucristo (pa-
ra el 16 de abril de 1724), movimiento 6; movimiento 4 Qui
tollis peccata mundi – Cantata BWV 179 Mira que tu temor de
Dios no sea impostura (para el 8 de agosto de 1723), movimiento
5; movimento 5 Quoniam tu solus sanctus – Cantata BWV 79
Dios Nuestro Señor sol y escudo es (para la Fiesta de la Reforma
en 1725), movimiento 2 y, finalmente, movimiento 6 Cum
sancto spiritu – Cantata BWV 136 Pruébame, Dios (para el 18
de julio de 1723), movimiento 1. Los dos movimientos no
mencionados, sobre todo el movimiento inicial Kyrie se re-
montan igualmente a movimientos de cantata que por cierto
han desaparecido. 

“El Kyrie no concuerda de modo alguno con los movimientos
de Kyrie compuestos por el mismo Bach”, afirma Emil Platen,
editor de las Misas Luteranas en el marco de la NBA, el aspec-
to de la partitura autógrafa “refleja la seguridad que emana de
las decisiones definitivas”. El nexo de este movimiento y del
otro (N° 3), del que no conocemos modelo alguno, con las pie-
zas que los rodean parecen en cambio tan perfecto que hacía
exclamar de entusiasmo a Philipp Spitta: “¡No existe otra obra
de Bach que reúna profundidad y armonía con lazos más ínti-
mos que ésta!” 

38

E
SPA

Ñ
O

L

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 38



orquesta acompañante en varias giras y conciertos. 

Helmuth Rilling finalmente, el versátil director de orquesta,
fundador y director de la Academia Internacional Bach de
Stuttgart como también de numerosos talleres repartidos por el
mundo entero, está considerado como especialista bachiano. Su
repertorio, no obstante, es más extenso: la literatura de oratorios
hasta nuestros días y un gran número de piezas para orquesta.
Entre el sinfín de proyectos sobresalientes de tiempos recientes cabe
nombrar los siguientes: giras con la Filarmónica de Viena inter-
pretando la Pasión según San Mateo de Bach en 1998; estreno
del Credo de Krzysztof Penderecki en el Oregon Bach Festival ese
mismo año y el estreno europeo de esa misma obra en el Festival
Penderecki de Cracovia, que fue transmitida en directo por la
televisión, con el “coro y orquesta de las academias internaciona-
les Bach”, un proyecto destinado a reunir músicos jóvenes de todo
el mundo;  dirección artística de la EDITION BACHAKADEMIE; gra-
bación de las sinfonías completas de Franz Schubert con la Real
Filarmonía de Galicia / Santiago de Compostela que fundó él
mismo; encargo a cuatro compositores de cuatro continentes para
que escriban cuatro Pasiones con motivo del Año de Bach el año
2000. Rilling ha sido galardonado en reiteradas ocasiones por la
calidad de su obra de aproximación entre los pueblos, entre otros
con el Premio Theodor-Heuss-Preis y el Premio Cultural de la
UNESCO. 

41

E
SP

A
Ñ

O
L

Los intérpretes

La grabación de las dos misas se realizó en los años 1993 y 1995
y se completó con la primera grabación del Kyrie BWV 233a
para los efectos de la EDITION BACHAKA-DEMIE, la primera
edición discográfica completa de la música de Johann Sebastian
Bach. Helmut Rilling viene colaborando reiteradamente en reci-
tales y grabaciones de CD con los solistas vocales incluidos aquí.
Muchos de ellos han iniciado sus carreras con proyectos dirigidos
por Helmuth Rilling. 

La soprano Donna Brown (BWV 233) tiene a su cargo la parte
solista en la grabación del Requiem alemán de Johannes
Brahms, en el Mesías  de Händel/Mozart, de la Misa en La
bemol mayor de Franz Schubert y en el Requiem de la conci-
liación. 

Christine Schäfer, la joven soprano aplaudida también en
Salzburgo, Glyndebourne, Londres y París, canta partes solistas
en la grabación, dirigida también por Rilling, de Sueño de una
noche de verano y del oratorio Elías, ambos de Mendelssohn, la
Creacióin de Haydn así como de las cantatas profanas de Bach
incluidas en la EDITION BACHAKADEMIE, entre ellas la Cantata
del café y la Cantata campesina BWV 211 y 212 (vol. 67 y 68).

Ingeborg Danz es desde hace años una de las contraltos más
cotizadas e interviene en numerosas producciones de Helmuth
Rillings: el Mesías de Händel, Paulus de Mendelssohn, el
Requiem de Mozart y en las partes correspondientes de los gran-
des oratorios de Bach, la Pasión según San Juan y la Pasión según
San Mateo, el Oratorio de Navidad, la Misa en si menor y
numerosas cantatas profanas que forman parte igualmente de la
EDITION BACHAKADEMIE. Lo mismo cabe decir del tenor lírico
James Taylor, oriundo de Estados Unidos. El también es con-
tratado a menudo para interpretar el repertorio bachiano y no
bachiano y canta en el CD producido por Helmuth Rillings con
el Stabat Mater de Antonin Dvo řák, el Canto de alabanza de
Felix Mendelssohn y la Misa en La bemol mayor de Franz

Schubert. 

El cantante de cámara Wolfgang Schöne ha colaborado en
medida considerable en la grabación de todas las cantatas de igle-
sia de Bach dirigidas por Helmuth Rilling y forma parte desde
hace muchos años del equipo docente de la Academia
Internacional Bach de Stuttgart. Antiguo integrante de la Ópera
de Stuttgart, Schöne interpreta además el papel protagónico en la
grabación de Elías de Mendelssohn, dirigida también por Rilling.

Thomas Quasthoff, por último, intérprete de lieder y recitales
renombrado ya en el mundo entero, mantiene asimismo una est-
recha relación con Helmuth Rilling y su conjunto. Para la
EDITION BACHAKADEMIE figura en las grabaciones de la Cantata
del café y de la Cantata campesina, de la Pasión según San
Mateo, de la Misa en si menor y del Oratorio de Navidad; es
posible escucharlo además en las grabaciones del Mesías de
Händel y de Stabat mater de Dvo řák.

Fundado por Helmuth Rilling en 1953, el coro Gächinger
Kantorei Stuttgart es un conjunto profesional que se constituye
según las necesidades de los proyectos en ejecución. El coro ha inter-
venido en casi todas las grabaciones de cantatas bajo la dirección
de Rilling. Fue además el primer coro alemán que pudo presentar-
se en Israel acompañado por la Israel Philharmonic Orchestra en
el año 1976. Su cultura musical, su dinámica y su flexibilidad tan
extraordinarias que ha puesto a prueba en sus incontables concier-
tos y giras dentro y fuera de Alemania le han valido el apelativo del
“Stradivarius entre los coros”. 

Junto con el Bach-Collegium Stuttgart, orquesta fundada en
1965 y compuesta por músicos de estilo muy versátil, la cual se ha
labrado un gran renombre a través de una colaboración consecu-
ente con Helmuth Rilling, intervino en la grabación de la Misa
BWV 233 la Orquesta de Cámara Franz Liszt. Nacida en
1963, esta orquesta que goza también de prestigio internacional
participó en las primeras academias Bach en Budapest, su ciudad
de origen, bajo la dirección de Helmuth Rilling, habiendo sido

40

E
SPA

Ñ
O

L

MM4075-2  07.07.2004 9:41 Uhr  Seite 40


