
�
[3] KANTATEN BWV 21, 22

Ich hatte viel Bekümmernis / Jesus nahm zu sich die Zwölfe

CANTATAS · KANTATEN · CANTATES



3

KANTATEN · CANTATAS

„Ich hatte viel Bekümmernis“ BWV 21 (44’25)
“I had so much distress” • «J’avais beaucoup de tourments» • “Yo tenía mucha aflicción”
Arleen Augér (No. 3, 7, 8), Nancy Amini (No. 6, 9, 11) - soprano • Karen Hagerman - alto • Adalbert Kraus (No. 4, 5, 10), Douglas
Robinson (No. 6, 11) - tenore • Wolfgang Schöne (No. 7, 8), Norman Anderson (No. 6, 9, 11) - basso
Hermann Sauter, Eugen Mayer, Heiner Schatz - Tromba • Karl Schad - Timpani • Günter Passin - Oboe • Günther Pfitzenmai-
er - Fagotto • Albert Boesen - Violino • Friedemann Schulz - Violoncello • Manfred Gräser - Contrabbasso Thomas Jaber - Organo •
Martha Schuster - Cembalo 

„Jesus nahm zu sich die Zwölfe“ BWV 22 (18’30)
“Jesus took to him the twelve” • «Jésus réunit les Douze autour de lui» • “Jesús tomó consigo a los doce”
Helen Watts - alto • Adalbert Kraus - tenore • Wolfgang Schöne - basso
Klaus Kärcher, Hansjörg Schellenberger - Oboe • Günther Pfitzenmaier - Fagotto • Albert Boesen - Violino • Jürgen Wolf - Vio-
loncello • Thomas Lom - Contrabbasso • Montserrat Torrent - Organo • Martha Schuster - Cembalo

Aufnahme/Recording/Enregistrement/Grabación:
Südwest-Tonstudio, Stuttgart

Aufnahmeleitung/Recording supervision/Directeur de l’enregistrement/Director de grabación:
Richard Hauck 

Aufnahmeort/Recording location/Lieu de l’enregistrement/Lugar de la grabación:
Gedächtniskirche Stuttgart

Aufnahmezeit/Date of recording/Date de l’enregistrement/Fecha de la grabación:
März/Mai 1976 (BWV 21), Januar/April 1977 (BWV 22)

Einführungstext und Redaktion/Programme notes and Editor/Texte de présentation et rédaction/
Textos introductories y redacción:
Dr. Andreas Bomba

English translation: Alison Dobson-Ottmes
Traduction française: Sylvie Roy
Traducción al español: Dr. Miguel Carazo, Mario Videla, Elsa Bittner, Raúl Neumann

© 1976/77 by Hänssler-Verlag, Germany
�P 1998 by Hänssler-Verlag, Germany

2

Johann Sebastian

BACH
(1685 – 1750)

Gächinger Kantorei • Indiana University Chamber Singers • Bach-Collegium Stuttgart 

HELMUTH RILLING

MM4007-2  05.07.2004 13:06 Uhr  Seite 2



BWV 22 „Jesus nahm zu sich die Zwölfe“

No. 1 Arioso (T, B) e Coro: Jesus nahm zu sich die Zwölfe 5:49
Oboe, Violini I+II, Viole, Violoncello, Contrabbasso, Fagotto, Cembalo

No. 2 Aria (A): Mein Jesu, ziehe mich nach dir 4:40
Oboe, Violoncello, Cembalo

No. 3 Recitativo (B): Mein Jesu, ziehe mich, so werd ich laufen 2:22
Violini I+II, Viole, Violoncello, Contrabbasso, Organo

No. 4 Aria (T): Mein alles in allem, mein ewiges Gut 3:22
Violini I+II, Viole, Violoncello, Contrabbasso, Cembalo

No. 5 Chorale: Ertöt uns durch dein Güte 2:29
Oboe, Violini I+II, Viole, Violoncello, Contrabbasso, Fagotto, Organo

Total Time BWV 22 18:30

Total Time BWV 21, 22 63:01

5

12

13

14

15

16

BWV 21 „Ich hatte viel Bekümmernis“

No. 1 Sinfonia 3:29
Oboe, Violini I + II, Viole, Violoncello, Contrabbasso, Fagotto, Cembalo

No. 2 Coro: Ich hatte viel Bekümmernis 4:24
Oboe, Violini I + II, Viole, Violoncello, Contrabbasso, Fagotto, Organo

No. 3 Aria (S): Seufzer, Tränen, Kummer, Not 4:49
Oboe, Violoncello, Cembalo

No. 4 Recitativo (T): Wie hast du dich, mein Gott 1:38
Violini I + II, Viole, Violoncello, Contrabbasso, Cembalo

No. 5 Aria (T): Bäche von gesalznen Zähren 5:45
Violini I + II, Viole, Violoncello, Contrabbasso, Cembalo

No. 6 Coro (+ S, A, T, B): Was betrübst du dich, meine Seele 4:49
Oboe, Violini I + II, Viole, Violoncello, Contrabbasso, Fagotto, Organo

Nach der Predigt

No. 7 Recitativo (S, B): Ach Jesu, meine Ruh 1:44
Violini I + II, Viole, Violoncello, Contrabbasso, Cembalo

No. 8 Duetto (S, B): Komm, mein Jesu, und erquicke 4:38
Violoncello, Contrabbasso, Cembalo

No. 9 Coro (+ S, A, T, B): Sei nun wieder zufrieden, meine Seele 6:16
Oboe, Violini I + II, Viole, Violoncello, Contrabbasso, Fagotto, Organo

No. 10 Aria (T): Erfreue dich Seele, erfreue dich, Herze 3:23
Violoncello, Cembalo

No. 11 Coro (+ S, A, T, B): Das Lamm, das erwürget ist 3:37
Trombe I-III, Timpani, Oboe, Violini I+II, Viole, Violoncello, Contrabbasso, Fagotto, Organo

Total Time BWV 21 44:25

4

1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

MM4007-2  05.07.2004 13:06 Uhr  Seite 4



6 7

1

2

3

4

LIB
R

ET
TO

LI
B

R
ET

TO

1. Symphonie

2. Chœur

J’avais beaucoup de tourments dans mon cœur ; 
mais tes consolations ont réconforté mon âme.

3. Air

Soupirs, larmes, chagrin, détresse,
Attente angoissée, crainte et mort
Rongent mon cœur opprimé,
Je ressens douleurs et affliction.

4. Récitatif

Pourquoi t’es-tu donc, mon Dieu,
Dans ma misère,
Dans ma crainte et mon découragement
Détourné ainsi de moi ?
Hélas ! Ne connais-tu plus ton enfant ?
Hélas ! N’entends-tu pas les plaintes 
De ceux qui te sont
Attachés fidèlement ?
Tu étais mes délices
Et tu es devenu cruel envers moi ;
Je te cherche en tous lieux,
Je t’appelle à grands cris, –
Mais je n’entends que ma plainte et mes lamentations!
Il me semble qu’à présent tu ne me connaisses plus.

1. Sinfonía  

2. Coro

Yo tenía mucha aflicción en mi corazón,
pero tu consuelo repara mi alma.

3. Aria 

Gemidos, lágrimas, pesar, miseria,
angustioso anhelo, temor y muerte,
corroen mi oprimido corazón,
haciéndome sentir desolación y dolor.

4. Recitativo

¿Cómo es que tú, mi Dios,
en mi necesidad,
en mi temor y vacilación,
te has apartado de mí?
¡Ay! ¿ no conoces a tu hijo?
¡Ay! ¿No escuchas las quejas
de aquellos que están 
ligados a Ti por la fe?
Tu eras mi solaz
y te has apartado cruelmente de mí.
Te busco por todas partes,
a Ti llamo y clamo,
pero  mis “penas y desgracias”,
parecerían que a Ti te pasan desapercibidas.

1. Sinfonia

2. Coro

Ich hatte viel Bekümmernis in meinem Herzen; 
aber deine Tröstungen erquicken meine Seele.

3. Aria

Seufzer, Tränen, Kummer, Not,
Ängstliches Sehnen, Furcht und Tod
Nagen mein beklemmtes Herz
Ich empfinde Jammer, Schmerz.

4. Recitativo

Wie hast du dich, mein Gott,
In meiner Not, 
In meiner Furcht und Zagen
Denn ganz von mir gewandt?
Ach! kennst du nicht dein Kind?
Ach! hörst du nicht das Klagen
Von denen die dir sind
Mit Bund und Treu verwandt?
Du warest meine Lust
Und bist mir grausam worden;
Ich suche dich an allen Orten,
Ich ruf und schrei dir nach, –
Allein mein Weh und Ach!
Scheint itzt, als sei es dir ganz unbewußt.

1. Sinfonia

2. Chorus

I had so much distress and woe within my bosom;
but still thy consoling restoreth all my spirit.

3. Aria

Sighing, crying, sorrow, need,
Anxious yearning, fear and death
Gnaw at this my anguished heart,
I am filled with grieving, hurt.

4. Recitative

Why hast thou, O my God,
In my distress,
In my great fear and anguish
Then turned away from me?
Ah! Know’st thou not thy child?
Ah! Hear’st thou not the wailing
Of those who are to thee
In bond and faith allied?
Thou wast once my delight
And to me art now cruel;
I search for thee in ev’ry region,
I call and cry to thee,
But still my “Woe and Ah”
Seems now by thee completely unperceived.

BWV 21

MM4007-2  05.07.2004 13:06 Uhr  Seite 6



5. Aria

Bäche von gesalznen Zähren,
Fluten rauschen stets einher.

Sturm und Wellen mich versehren,
Und dies trübsalsvolle Meer
Will mir Geist und Leben schwächen,
Mast und Anker wollen brechen,
Hier versink ich in den Grund,
Dort seh ich der Hölle Schlund.

6. Coro

Was betrübst du dich , meine Seele, und bist so
unruhig in mir? Harre auf Gott; denn ich werde ihm
noch danken, daß er meines Angesichtes Hilfe und
mein Gott ist.

Nach der Predigt
7. Recitativo

Ach Jesu, meine Ruh,
Mein Licht, wo bleibest du?

O Seele sieh! Ich bin bei dir.
Bei mir?
Hier ist ja lauter Nacht.

Ich bin dein treuer Freund,
Der auch im Dunkeln wacht,
Wo lauter Schalken seind.

Brich doch mit deinem Glanz und Licht des Trostes ein.

Die Stunde kommet schon,
Da deines Kampfes Kron
Dir wird ein süßes Labsal sein.

5. Aria

Streams of salty tears are welling,
Floods are rushing ever forth.

Storm and waters overwhelm me,
And this sorrow-laden sea
Would my life and spirit weaken,
Mast and anchor are near broken,
Here I sink into the depths,
There peer in the jaws of hell.

6. Chorus 

Why art thou distressed, O my spirit, and art so unquiet in me?
Trust firm in God for I even yet shall thank him, that he of my
countenance the comfort and my God is.

After the sermon
7. Recitative

Ah, Jesus, my repose,
My light, where bidest thou?

O Soul, behold! I am with thee.
With me?
But here is nought but night.

I am thy faithful friend,
Woh e’en in darkness guards,
Where nought but fiends are found.

Break through then with thy beam and light of comfort
here.
The hour draweth nigh
In which thy battle’s crown
Shall thee a sweet refreshment bring.

5. Air

Des fleuves de larmes salées
Ne cessent de couler en mugissant.

La tempête et les vagues me mutilent
Et cette mer pleine d’affliction
Veut affaiblir mon esprit et ma vie,
Le mât et l’ancre menacent de rompre,
Je sombre ici dans les abysses,
Je vois là le gouffre de l’enfer.

6. Chœur

Qu’est-ce qui t’attriste, mon âme, et qu’est-ce qui t’inquiète tant?
Espère en Dieu ; car je lui rendrai 
encore grâce de ce qu’il est mon soutien et mon Dieu.

Après le sermon
7. Récitatif

Ah ! Jésus, ma paix,
Ma lumière, où es-tu?

Ô âme, regarde ! je suis près de toi.
Près de moi?
Ici, ne règne que la nuit sombre.

Je suis ton ami fidèle
Qui veille aussi dans les ténèbres
Là où sont tous les malices.

Pénètre y donc avec ton éclat et ta lumière
réconfortante.
L’heure arrive déjà
Où ton combat sera couronné 
D’une douce délectation.

5. Aria

Torrentes de amargas lágrimas, 
brotan murmurantes incesantemente.

La tormenta y las olas me golpean,
y este agitado mar
debilita mi vida y mi espíritu,
el mástil y el ancla quieren romperse,
aquí me hundo yo en el abismo,
allí veo las fauces del infierno.

6. Coro

¿Porqué desfalleces, alma mía, y te agitas por mí? 
Espera en Dios: aún le alabaré, ¡salvación de mi rostro y mi
Dios!

Después del sermón
7. Recitativo

Ay Jesús, mi solaz, 
mi luz, ¿dónde estás?

¡Oh, alma, mira! Estoy en ti.
¿En mí? 
Aquí sólo hay noche.

Yo soy tu fiel amigo, 
que en la oscuridad vela,
aún donde haya desazón.

Alúmbrame con tu fulgor e ilumina el consuelo.
El momento está cercano, 
en que tu corona de dolor
sea para ti un dulce bálsamo. 

8 9

5

6

7

LIB
R

ET
TO

LI
B

R
ET

TO

MM4007-2  05.07.2004 13:06 Uhr  Seite 8



10 11

8

9

LIB
R

ET
TO

LI
B

R
ET

TO

8. Duetto

Komm, mein Jesu, und erquicke
Ja, ich komme und erquicke

Und erfreu mit deinem Blicke
Dich mit meinem Gnadenblicke.

Diese Seele,
Deine Seele,

Die soll sterben
Die soll leben

Und nicht leben
Und nicht sterben

Und in ihrer Unglückshöhle
Hier aus dieser Wundenhöhle

Ganz verderben
Sollst du erben

Ich muß stets in Kummer schweben,
Heil durch diesen Saft der Reben.

Ja, ach ja, ich bin verloren!
Nein, ach nein, du bist erkoren!

Nein, ach nein, du hassest mich!
Ja, ach ja, ich liebe dich!

Ach, Jesu, durchsüße mir Seele und Herze!
Entweichet, ihr Sorgen, verschwinde, du
Schmerze!

9. Coro (con Choral)

Sei nun wieder zufrieden, meine Seele, denn der
Herr tut dir Guts.

Was helfen uns die schweren Sorgen,
was hilft uns unser Weh und Ach?
Was hilft es, daß wir alle Morgen
Beseufzen unser Ungemach?

8. Duet

Come, my Jesus, with refreshment
Yes, I’m coming with refreshment

And delight in thine appearing
For thee in my grace appearing.

This my spirit,
This thy spirit

Which shall perish
Which shall flourish

And not flourish
And not perish

And in its misfortune’s cavern
Here from its afflictions’ cavern

Go to ruin
Shalt thou merit

I must e’er in sorrow hover,
Healing through the grapes’ sweet flavor.

Yes, ah yes, I am forsaken!
No, ah no, thou hast been chosen!

No, ah no, thou hatest me!
Yes, ah yes, I cherish thee!

Ah, Jesus now sweeten my spirit and bosom!
Give way, all ye troubles, and vanish, thou
sorrow!

9. Chorus (and Chorale)

Be now once more contented, O my spirit, for the 
Lord serves thee well.

What use to us this heavy sorrow,
What use all this our “Woe and Ah?”
What use that we should ev’ry morning
Heap sighs upon our sore distress?

8. Duetto

Viens, mon Jésus, et réconforte
Oui, je viens et réconforte

Et réjouis-toi au regard
De mes regards de grâce.

Cette âme,
Ton âme

Elle doit mourir
Elle doit vivre

Et ne pas vivre
Et ne pas mourir

Et dans son gouffre de malheur
De ce gouffre de blessures

Se perdre entièrement
Si tu hérites

Je serai toujours en soucis
Sauve par ce jus des vignes.

Oui, hélas oui, je suis perdu!
Non, ah non, tu es élu!

Non, ah non, tu me hais!
Oui, ah oui, je t’aime!

Ah Jésus, viens adoucir mon âme et mon cœur!
Évadez-vous, soucis, disparais,
Oh douleur! 

9. Chœur (et choral)

Apaise-toi, mon âme, car le Seigneur te fait du bien.

À quoi nous servent les lourds soucis,
À quoi sert-il de nous plaindre?
À quoi sert tous les matins
Nos gémissements sur notre sort?

8. Dueto

Ven Jesús y consuélame
Sí, ya voy a consolar

y alegra con tu mirada
con mi mirada misericordiosa.

esta alma,
a tu alma,

que pronto morirá
que vivirá

y no vivirá
y no morirá,

y en el antro de su desdicha
aquí de esta caverna de llagas

totalmente se perderá.
será salvada

Debo beber de la copa del dolor,
sanada con la savia de esta vid.

¡Sí, ay, sí, estoy perdida!
¡No, ay, no, tú eres mi elegida!

¡No, ay, no, tú me odias!
¡Sí, ay, sí, yo te amo!

¡Ay, Jesús, endulza mi alma y mi corazón!
¡Olvida las penas, deja atrás los dolores!

9. Coro (con Coral)

Retorna a tu reposo, alma mía, pues el Señor 
te ha hecho bien.

¿De qué nos sirven las penas,
de qué nos sirven los quejidos y gemidos?
¿De qué nos sirve, ya que nosotros 
todos los días sufrimos nuestra desazón?

MM4007-2  05.07.2004 13:06 Uhr  Seite 10



Wir machen unser Kreuz und Leid
Nur größer durch die Traurigkeit.

Denk nicht in deiner Drangsalshitze,
Daß du von Gott verlassen seist,
Und daß Gott der im Schoße sitze,
Der sich mit stetem Glücke speist .
Die folgend Zeit verändert viel
Und setzet jeglichem sein Ziel.

10. Aria

Erfreue dich, Seele, erfreue dich, Herze,
Entweiche nun, Kummer, verschwinde, du Schmerze!

Verwandle dich, Weinen, in lauteren Wein,
Es wird nun mein Ächzen ein Jauchzen mir sein!
Es brennet und flammet die reineste Kerze
Der Liebe, des Trostes in Seele und Brust,
Weil Jesus mich tröstet mit himmlischer Lust.

11. Coro

Das Lamm, das erwürget ist, ist würdig zu nehmen
Kraft und Reichtum und Weisheit und Stärke und
Ehre und Preis und Lob.
Lob und Ehre und Preis und Gewalt sei unserem
Gott von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen, alleluja!

We only make our cross and pain
Grow greater through our discontent.

Think not within the heat of hardship
That thou by God forsaken art,
And that he rests within God’s bosom
Who doth on constant fortune feed.
Pursuing time transformeth much
And gives to ev’rything its end.

10. Aria

Be glad, O my spirit, be glad, O my bosom,
Give way now, O trouble, and vanish, thou sorrow.

Transform thyself, weeping, to nothing but wine,
For now shall my sobbing pure thriumph become!
Now burneth and flameth most purely the candle
Of love and of hope in my soul and my heart,
For Jesus consoles me with heavenly joy.

11. Chorus 

The lamb that is slaughtered now is worthy to have
all might and riches and wisdom and power and
honor and praise and fame.
Fame and honor and praise and great might be to
our God from evermore to evermore. Amen, alleluia!

Nous ne faisons qu’augmenter notre croix et notre
souffrance

En donnant libre cours à notre tristesse.

Ne pense pas, sous le poids de l’affliction,
Que Dieu t’ait abandonné
Et que Dieu ne prenne en son sein
Que celui qui vit en constante félicité.
Le temps qui passe changera bien des choses
Et déterminera le but de chacun.

10. Air

Réjouis-toi, mon âme, réjouis-toi, mon cœur,
Dissipe-toi maintenant, soucis, disparais,

Oh douleur!
Larmes, métamorphosez-vous en vin pur,
Mes gémissements se transformeront en cris
d’allégresse!
La plus pure flamme de l’amour et du réconfort
Brûle dans mon âme et dans mon cœur,
Car Jésus me console avec sa joie céleste.

11. Chœur

L’agneau égorgé est digne de recevoir force et richesse, sagesse et
puissance, honneur, gloire et louange. 
Louange et honneur, gloire et puissance à notre Dieu
Pour l’éternité, Amen, Alléluia!

Nosotros nuestra cruz y pasión,
aumentamos con la tristeza.

No pienses, en tu tribulación,
que Dios te ha abandonado,
y que Dios sentado en su regazo,
se nutre a sí mismo con continua felicidad.
El tiempo que sigue cambiará mucho
y marcará a cada uno su destino.

10. Aria

¡Regocíjate, alma, regocíjate, corazón,
despréndete de los dolores, abandona tus penas!

¡Convierte tus lágrimas en alegre vino,
ahora mis gemidos serán para mí gritos de júbilo!
Arde y brilla el más puro cirio del amor,
el consuelo del alma y el corazón,
pues mi Jesús me llena de su gracia celestial.

11. Coro

El cordero sacrificado, digno es de recibir el poder,
la riqueza, la sabiduría, la fuerza, el honor, la gloria y la
alabanza. Alabanza y honor y gloria y potencia a nuestro Dios
por los siglos de los siglos.¡Amén, Aleluya!   

12 13

10

11

LIB
R

ET
TO

LI
B

R
ET

TO

MM4007-2  05.07.2004 13:06 Uhr  Seite 12



1. Arioso e Coro

Tenor

Jesus nahm zu sich die Zwölfe und sprach:
Baß
Sehet, wir gehn hinauf gen Jerusalem, und es wird
alles vollendet werden, das geschrieben ist von des
Menschen Sohn.
Chor
Sie aber vernahmen der keines und wußten nicht, was
das gesaget war.

2. Aria

Mein Jesu, ziehe mich nach dir,
Ich bin bereit, ich will von hier
Und nach Jerusalem zu deinen Leiden gehn.

Wohl mir, wenn ich die Wichtigkeit
Von dieser Leid- und Sterbenszeit
Zu meinem Troste kann durchgehends wohl
verstehn!

3. Recitativo

Mein Jesu, ziehe mich, so werd ich laufen,
Denn Fleisch und Blut verstehet ganz und gar,
Nebst deinen Jüngern nicht, was das gesaget war.
Es sehnt sich nach der Welt und nach dem größten

Haufen;
Sie wollen beiderseits, wenn du verkläret bist,
Zwar eine feste Burg auf Tabors Berge bauen;

1. Arioso and Chorus [Dictum]

Tenor

Jesus took to him the twelve then and said:
Bass
See now, we shall go up to Jerusalem,
and there will all be accomplished fully
which is written now of the Son of man.
Chorus
However, they understood nothing and 
did not grasp what this his saying was.

2. Aria

My Jesus, draw me unto thee,
I am prepared, I will from here
And to Jerusalem to thine own passion go.

Well me, if I the consequence
Of this the time of death and pain
For mine own comfort may completely
understand!

3. Recitative

My Jesus, draw me on and I shall hasten,
For flesh and blood completely fail to see,
Like thy disciples then, what this thy saying was.
Our will is with the world and with the greatest

rabble;
They would, both of them, when thou transfigured art,
Indeed a mighty tow’r on Tabor’s mountain build thee,

1. Arioso et chœur

Ténor

Jésus réunit les Douze autour de lui et dit:
Bas
Voici que nous monterons vers Jérusalem 
et tout ce qui est écrit sur le Fils de l’homme
s’accomplira. 
Chœur
Mais ils n’y comprirent rien et ne saisirent pas le sens de ces
paroles.

2. Air

Mon Jésus, entraîne-moi derrière toi,
Je suis prêt, je veux partir d’ici
Et me rendre à Jérusalem où tu as souffert.

Bienheureux, si je comprends
La portée de ce temps de souffrance et d’agonie
Pour ma consolation et à tout moment!

3. Récitatif

Mon Jésus, tire-moi pour que je marche
Car ce qui est de chair et de sang ne comprend pas du tout,
Comme tes disciples, les paroles que tu avais

prononcées.
Ils sont attirés par le monde et la plus grande foule;
Ils veulent l’un et l’autre quand tu seras transfiguré,
D’une part bâtir une citadelle sur le mont Tabor,

1. Arioso y Coro

Tenor

Jesús tomó consigo a los doce y les dijo:
Bajo
Mirad, subimos a Jerusalén,
y se cumplirá todo lo que está escrito
acerca del hijo del Hombre.

Coro
Pero ellos no comprendieron nada,
ni supieron de qué hablaba.

2. Aria

Jesús mío, llévame contigo,
estoy dispuesto, iré de aquí
hacia Jerusalén, a tu Pasión,

¡Dichoso de mí, si la importancia
de este momento de dolor y muerte,
para mi propio consuelo,  pudiera 
entender en toda su magnitud!

3. Recitativo

Jesús mío, llévame y me apresuraré,
pues carne y sangre no entienden en absoluto,
tal como tus discípulos, lo que ha sido dicho.

Añoran el mundo  y la gran masa;
ambos quieren, cuando estés transfigurado,
construir un fuerte castillo sobre el monte Tabor;

14 15

12

13

14

LIB
R

ET
TO

LI
B

R
ET

TO

BWV 22

MM4007-2  05.07.2004 13:06 Uhr  Seite 14



Hingegen Golgatha, so voller Leiden ist,
In deiner Niedrigkeit mit keinem Auge schauen.
Ach! kreuzige bei mir in der verderbten Brust
Zuvörderst diese Welt und die verbotne Lust,
So werd ich, was du sagst, vollkommen wohl verstehen
Und nach Jerusalem mit tausend Freuden gehen.

4. Aria

Mein alles in allem, mein ewiges Gut,
Verbeßre das Herze, verändre den Mut;
Schlag alles darnieder,
Was dieser Entsagung des Fleisches zuwider!
Doch wenn ich nun geistlich ertötet da bin,
So ziehe mich nach dir in Friede dahin!

5. Choral

Ertöt uns durch dein Güte,
Erweck uns durch dein Gnad;
Den alten Menschen kränke,
Daß der neu’ leben mag
Wohl hie auf dieser Erden,
Den Sinn und all Begehren
Und G’danken hab’n zu dir.

But there on Golgatha, which is so full of pain,
In thy distress so low with not an eye behold thee.
Ah, crucify in me, in my corrupted breast,
Before all else this world and its forbidden lust,
And I shall for thy words be filled with understanding
And to Jerusalem with untold gladness journey.

4. Aria

My treasure of treasures, mine infinite store,
Amend thou my spirit, transform thou my heart,
Bring all in subjection
Which to my denial of flesh is resistant!
But when in my spirit I’ve mortified been,
Then summon me to thee in peace there above!

5. Chorale

Us mortify through kindness,
Awake us through thy grace;
The former man enfeeble,
So that the new may live
E’en in this earthly dwelling,
His will and ev’ry purpose
And thought may give to thee.

D’autre part ne jeter aucun regard sur ton avilissement
Vers Golgotha, et cette souffrance.
Hélas! crucifie en moi, dans mon cœur corrompu,
En tout premier ce monde et le plaisir interdit,
Et alors je comprendrai parfaitement ce que tu dis
Et j’irai à Jérusalem avec une joie immense.

4. Air

Mon tout suprême, mon bien éternel,
Rends mon cœur meilleur, anime mon courage ;
Réprime tout
Ce qui s’oppose à la renonciation de la chair!
Mais si je suis à présent mort en esprit,
Entraîne-moi dans tes pas vers la paix!

5. Choral

Mortifie-nous par ta bonté,
Fais nous renaître par ta grâce ;
Que le vieil homme souffre
Afin que le nouveau puisse vivre
Bienheureux sur cette terre,
Et que nos sens, nos désirs
Et nos pensées soient en toi.

en cambio, en el Gólgota, tan lleno de dolor,
no quieren verte en tu humillación.
¡Ah! Crucifica en mí, en el corazón corrompido,
antes que nada, este mundo y el placer prohibido,
así entenderé, por completo, lo que dices,
e iré a Jerusalén con mil alegrías.

4. Aria

Mi sumo  y eterno bien,
transforma el corazón y repara el ánimo;
¡abate todo aquello,
que se resiste a este renunciamiento a la carne!
Pero cuando mi espíritu esté apaciguado,
llévame contigo hacia allá en paz.

5. Coral

Mortifícanos por tu bondad,
despiértanos por tu gracia;
humilla al hombre viejo,
para que el nuevo pueda vivir
aquí sobre esta tierra;
quien su mente y todo su anhelo
y su pensamiento dirige hacia Ti.

16 17

15

16

LIB
R

ET
TO

LI
B

R
ET

TO

MM4007-2  05.07.2004 13:06 Uhr  Seite 16



Das folgende, streicherbegleitete Rezitativ vertieft diese Klage,
und auch die von seufzenden Motiven durchdrungene Tenor-
arie stimmt darin ein. Der Mittelteil dieses Stücks zeichnet
Sturm und Wellen nach und führt die Stimme sinnbildlich in
die Tiefe des Höllenschlunds. Den ersten Teil der Kantate be-
schließt eine jedes Textdetail ausdeutende Motette: Betrüben,
Unruhe, Harren auf Gott, finden Entsprechungen in Harmo-
nik, Bewegung und Tondauer. Dazwischen eingebettet, 
„adagio“ betont, gleichsam die Subjektivität des Eingangs-
chores aufgreifend: die Worte „in mir“. Eine von Soli, 
Instrumenten und dann dem Chor vorgetragene Fuge 
bekräftigt das tröstende Vertrauen auf Gottes Hilfe. 

Ein Dialog zwischen Jesus und der Seele eröffnet, streicher-
begleitet, den zweiten Teil. Der Trost wird manifest, die 
Stimmung kehrt um und mündet in ein Duett mystischer 
Liebe, wie es direkter und inniger in einer Oper nicht 
vorkommen könnte. Darauf folgt eine große Choralbearbei-
tung. Den Cantus firmus vertraut Bach dem Tenor an; erst die
Solisten, dann der gesamte Chor sekundieren den in ein die
Tonleiter auf- und absteigendes Motiv gekleideten Text mit der
besänftigenden Aufforderung, sich an diesem versöhnlichen
Punkt der, man ist versucht zu sagen: Kantaten-Handlung 
zufrieden zu geben. Die vielfältig sich durchdringenden Text-
ebenen von Bibelwort und Choralstrophe findet man bei Bach
des öfteren, am auffälligsten vielleicht in der später entstande-
nen Motette „Jesu meine Freude“ (BWV 227). 

Über die Zufriedenheit hinaus weist die nun folgende, affir-
mative Arie. Daß Bach hier wieder die Tenorstimme bedenkt,
mag seinen Willen aufzeigen, gegenüber dem ersten Teil und
der dortigen Tenorarie den Stimmungsumschwung von Trüb-
sal zu Jauchzen zu manifestieren. Trompeten und Pauken
führen die Kantate abschließend in die verklärende Welt der
Offenbarung. Bemerkenswert sind die bildliche Einfachheit

des einen aufsteigenden C-Dur-Akkord beschreibenden 
Fugenthemas und die instrumentale Registrierkunst Bachs.
Tatsächlich liegt speziell diesem Stück die Orgelmusik sehr 
nahe: das Fugenthema des Eingangschores kehrt, wenn auch
nach Dur gewandelt, wieder in der Fuge BWV 541.    

19

D
E

U
T

SC
H

Hallenser Liebfrauenkirche (Herbst 1713) aufgeführt hat,
könnte dies die gelegentlich geäußerte Vermutung einer
Frühfassung stützen. Diese Hypothese stützt sich auf die klein-
teilige Kombination von Psalmtext und freier Dichtung.
Diese freie Dichtung, deren Autor Alfred Dürr aus stilistischen
Gründen in Salomon Franck, dem Weimarer Bibliothekar und
Oberkonsistorialsekretär vermutet, könnte zu den Schrift-
worten hinzugetreten sein. Denkbar ist aber auch der umge-
kehrte Weg. Weitere interessante Beobachtungen zeigen  am
Beispiel dieser Kantate, welche Wege die Forschung einschlägt,
um Licht in den Kompositionsprozeß einer Zeit zu bringen,
die das vollendete, unantastbare Kunstwerk noch nicht 
kannte. Die ersten drei im Jahre 1714 entstandenen Kantaten
(BWV 182, 12, 172) vertonen, wenn überhaupt, das Schrift-
wort in Form von Rezitativen, nicht, wie hier, als Chorsatz. 
Angenommen, dieser sei dennoch 1714 entstanden, 
entstünde, so Alfred Dürr, eine bemerkenswerte Formenviel-
falt in den Chorsätzen dieser Kantaten: Passacaglia in BWV 12,
Fuge in BWV 182, Konzertsatz in BWV 172 und hier nun das
motettische Prinzip, das den Text zeilenweise in unterschied-
liche, affekthaltige Motive kleidet und kontrapunktisch 
durchführt. Die einleitende Sinfonia wiederum könnte, in 
ihrer Verwandtschaft zur Sinfonia der Kantate BWV 12,  eben-
falls 1714 entstanden sein.

Das Werk als Ganzes beschreibt einen gedanklichen Weg 
zwischen Not und Triumph, den die christliche Seele zurück-
zulegen hat. Zentrum und Fundament dieses Weges ist die 
Tröstung. So differenziert und formal vielgestaltigen Bach 
seine Musik auch gestaltet: dieser Inhalt prädestiniert die 
Kantate zur Verwendung „für jede Zeit des Kirchenjahres“, wie
es die italienische Bezeichnung angibt. Die Kantate ist also von
vornherein als wiederverwendbares Repertoirestück 
konzipiert. Sie  besteht aus zwei, vor und nach der Predigt zu
musizierenden Teilen. Nach Sinfonia und Eingangschor 
beklagen Sopran und Oboe „Seufzer, Tränen, Kummer, Not“.

18

D
E

U
T

SC
H

Ich hatte viel Bekümmernis BWV 21

Entstehung: zum 17. Juni 1714
Bestimmung: 3. Sonntag nach Trinitatis und zu jeder Zeit
Text: vermutlich (mindestens teilweise) von Salomon Franck.
Satz 2: Psalm 94, 19; Satz 6: Psalm 42,12; Satz 9: Psalm 116, 7
und Strophen 2 und 5 aus dem Choral „Wer nur den lieben
Gott läßt walten“ von Georg Neumark (1641); Satz 11:
Offenbarung 5, 12-13
Gesamtausgaben: BG 51: 1 - NBA I/16: 111

„Damit der ehrliche Zachau (Händels Lehrmeister) Gesell-
schaft habe, und nicht so gar alleine da stehe, soll ihm ein sonst
braver Practicus hodiernus zur Seiten gesetzt werden, der
repetirt nicht für die lange Weile also: Ich, ich, ich, ich hatte
viel Bekümmerniß, ich hatte viel Bekümmerniß, in meinem
Hertzen, in meinem Hertzen. Ich hatte viel Bekümmerniß :|:
in meinem Hertzen :|: :|: Ich hatte viel Bekümmerniß :|: in mei-
nem Hertzen :|: Ich hatte viel Bekümmerniß :|: in meinem
Hertzen :|: :|: :|: :|: :|:  Ich hatte viel Bekümmerniß :|: in
meinem Hertzen. :|: etc...“ Kein Zweifel: Johann Mattheson,
dem Beckmesser des 18. Jahrhunderts, gefiel es nicht, wie Bach
einen Text behandelte. Zu viele Wiederholungen, zumal auf
dem subjektiven „Ich“ insistirend... Auf den Umkehrschluß,
daß Bach mit diesem Insistieren seine Auffassung des 
vertonten Textes gewichten wollte, kam Mattheson allerdings
nicht. Immerhin zeigt dieses Dokument der Nachwelt, wie
auffällig Bachs Kompositionskunst auf den aufmerksamen
Zeitgenossen wirkte.

Die Überlieferung der Kantate beruht auf einem originalen,
mit dem Aufführungsdatum „den 3ten post Trinit: 1714
musiciret worden“ sowie der Bezeichnung „in ogni tempore“
versehenen Stimmensatz. Hinzu kommt Material für spätere
Aufführungen in Köthen und Leipzig. Wenn Bach das Werk
bereits bei seiner Bewerbung um das Organistenamt an der

MM4007-2  05.07.2004 13:06 Uhr  Seite 18



21

D
E

U
T

SC
H

Jesus nahm zu sich die Zwölfe BWV 22

Entstehung: zum 7. Februar 1723
Bestimmung: Sonntag Estomihi
Text: Dichter unbekannt. Satz 1: Lukas 18, 31 und 34; Satz 5:
Strophe 5 aus dem Choral „Herr Christ, der einig Gottes Sohn“
von Elisabeth Creuzinger (1524).
Gesamtausgaben: BG 51: 67 - NBA I/18.1: 3

Am Köthener Hof gehörte es nicht zu den Aufgaben des
Kapellmeisters, Kantaten zu komponieren und im Gottes-
dienst aufzuführen. Deshalb sind aus den Jahren zwischen
1717 und 1723 vor allem weltliche Glückwunschkantaten
überliefert oder nachgewiesen, deren musikalisches Material
Bach später in Leipzig für den Gebrauch im Gottesdienst auf
einen anderen Text wiederverwendete (z.B. die Urformen der
Kantaten BWV 66, 134, 173, 184 und 194). Ältere Kantaten
wie BWV 21 oder 199, die in dieser Zeit nachweislich
musiziert wurden, müssen nicht unbedingt in Köthen
erklungen sein.  Nur die Kantaten BWV 22 und BWV 23 („Du
wahrer Gott und Davids Sohn“) entstanden zu Bachs
Köthener Zeit. Auch sie waren nicht für den Gebrauch am
Hofe bestimmt, sondern dienten Bach als Ausweis seiner
Kompositionskunst. Er führte beide anläßlich seiner
Kantoratsprobe in Leipzig am 7. Februar 1723 in der
Thomaskirche auf. Zumindest die Gedanken zur Kantate 22
dürfte Bach also in Köthen gefaßt haben - die Tenorarie Nr. 4
atmet den Geist eines höfischen Tanzes -, und es wird davon
auszugehen sein, daß Bach, aus dem gegebenen Anlaß, alle
Register seiner Kunst zu ziehen bestrebt war.

Aufsehen erregte in Leipzig gewiß der ungewöhnliche Beginn
der Kantate. In eine Orchestereinleitung hinein treten
zunächst der Evangelist und die Vox Christi auf. Bach vertont
also den puren Evangeliumstext. Dort, wo von der Gesamtheit
der Apostel die Rede ist, übernimmt der Chor den Part und

überführt den Gedanken des Evangeliums gleichsam auf die
hörende Gemeinde. Der folgenden Arie verleiht Bach, durch
die Figuration der Solo-Oboe, bittenden Gestus. Die 
Gedanken „hinauf nach Jerusalem“ und „Leiden“ unterstreicht
er durch aufstrebende Linienführung sowie harmonische 
Trübung in ungebräuchliches Ces-Dur. Es folgt ein streicher-
begleitetes Rezitativ; auch hier mit entsprechenden Betonun-
gen zentraler Begriffe und Gedanken wie „Laufen“, 
„Golgotha“, „Leiden“, „Niedrigkeit“ und „tausend Freuden“.
Die bereits genannte Tenorarie insisitiert mit Haltetönen der
Gesangsstimme auf Begriffen wie „ewig“ und „Friede“; auch
die Aufwärtsbewegung des „ziehe mich nach dir in Friede 
dahin“ findet eine sinnfällige Ausdeutung. Mit dem 
abschließenden Choral findet Bach den Bogen zurück zum
Anfang der Kantate. Er baut den vierstimmigen Chorsatz 
zeilenweise ein in den obligaten Orchestersatz. Die von Anfang
bis Ende gleichsam unendlich fließende Violin- und 
Oboenstimme scheint Partei zu nehmen für das jeweils zweite
Element in jenen Gegensatzpaaren, von denen der Text spricht:
Tod und Erweckung, Krankheit und neues Leben. 

Die Probe verlief überzeugend. Zeitungen (!) berichten, daß
die „Music von allen, welche dergleichen aestimiren, sehr 
gelobet worden“ sei. Der Rat der Stadt nahm den bisherigen
Hochfürstlichen Capellmeister zu Cöthen in seine Dienste.
Und daß Bach im Amt „mit gutem Applaus seine erste Music“
aufgeführt hat, attestierte der Rat ihm ein Vierteljahr später 
erneut. Wie sehr Bach selbst dann mit den Aufführungs-
bedingungen haderte, erfahren wir erst 1730.   

20

D
E

U
T

SC
H

Im Jahre 1970 begann Helmuth Rilling mit seinen Ensem-
bles, wenig bekannte Kantaten Johann Sebastian Bachs für

die Schallplatte aufzunehmen. Aus diesem Unternehmen ent-
wickelte sich bis zum Vorabend von Bachs 300. Geburtstag im
Jahre 1985 die erste und bis heute einzige Gesamtaufnahme
des Bachschen Kantatenwerks. Die künstlerische Leistung
Helmuth Rillings und die editorische des Hänssler-Verlages
wurden seinerzeit sogleich mit dem „Grand Prix du Disque“
ausgezeichnet. 
In einem grundlegenden Aufsatz beschrieb Rilling damals
die Erfahrungen mit einem solch großen Projekt. „Was
mich am meisten beeindruckte, war, daß von den verein-
zelten Kantaten der frühen Jahre über die in vierwöchigem
Abstand komponierten Werke der Weimarer Zeit zu den
jetzt für fast jeden Sonntag neu geschaffenen Kantaten der
ersten Leipziger Amtsjahre und den schließlich wieder in
größerem Abstand entstehenden Spätwerken keine
Kantate der anderen gleich ist“.
Das Kennenlernen dieses musikalischen Kosmos bezeichnet
Rilling heute als wichtigsten Lernprozeß seines musikalischen
Lebens. „Nur wer Bachs Kantaten kennt, kann behaupten,
Bach wirklich zu kennen“. Zugleich lenkte der Gründer der
Internationalen Bachakademie Stuttgart bereits damals wieder
den Blick auf den historischen Aufführungsort dieser Musik:
„Bachs Kirchenkantaten ... waren Teil der von ihm mit ver-
antworteten Gottesdienste seiner Zeit. Wie der Pfarrer mit
Worten, so redete Bach mit seiner Musik und äußerte sich zu
den Problemstellungen der vorgegebenen Sonntagstexte...“
Neben den Schallplatteneinspielungen gehört deshalb die
lebendige Aufführung Bachscher Kantaten im Gottesdienst
und im Konzert bis in die Gegenwart zu Rillings Anliegen.
Darüber hinaus lädt er Musiker und Interessenten in der
ganzen Welt ein, sich mit dieser Musik auseinanderzusetzen.

TR A D I T I O N,  WA N D E L,  AK T UA L I T Ä T
Helmuth Rillings Gesamtaufnahme aller Kirchenkantaten Johann Sebastian Bachs

Rillings Gesamtaufnahme der Bachschen Kirchenkantaten
spiegelt den steten Wandel der Aufführungsgewohnheiten.
Dieser resultiert aus den einschlägigen Forschungen und der
Praxis. Gleichwohl hat Rilling mit einleuchtenden Gründen
den Weg zum „historischen“ Instrumentarium nicht
beschritten.Gewiß ist die Kenntnis der historischen
Aufführungspraxis unabdingbar, um die Musik zum Sprechen
zu bringen. Die Rekonstruktion isolierter Aspekte, meint
Rilling, nützt jedoch wenig, wenn es darum geht, dem
modernen, in jeder Beziehung anders geprägten Hörer den
Sinn dieser Musik zu vermitteln. Dieses Ziel blieb immer
bestehen, auch wenn Elemente wie Emotionalität, Dynamik,
Artikulation und Phrasierung, die den  Affekt und den Sinn
des vertonten Wortes erhellen, sich verändert haben. In
gleichem Maße gilt dies für die Aufnahmetechnik. Sie hat über
die Jahre zwischen integralem Raumklang und struktureller
Durchhörbarkeit der Musik verschiedene Wege zur Abbildung
gefunden.
Die Namen der an dieser Gesamtaufnahme beteiligten Musiker
spiegeln eine halbe Generation europäischer Oratorien-
tradition. Dies gilt vor allem für die Vokal- und Instrumental-
solisten. Um Tradition, Wandel und die unvermindert
anhaltende Aktualität dieser Musik zu dokumentieren, wurde
die Gesamtaufnahme des Bachschen Kantatenwerks unter
Helmuth Rillings Leitung, ein Meilenstein der Schallplatten-
geschichte, unverändert in die EDITION BACHAKADEMIE über-
nommen. Für eine sinnvolle Anordnung der Kantaten auf den
CDs gibt es mehrere Möglichkeiten. Die EDITION BACH-
AKADEMIE möchte dem Hörer vor allem das Auffinden
einzelner Stücke erleichtern. Deshalb folgt sie den Nummern
des Bachwerkeverzeichnis (BWV) von Wolfgang Schmieder.

MM4007-2  05.07.2004 13:06 Uhr  Seite 20



23

E
N

G
L

IS
H

22

E
N

G
L

ISH

confirms the comfort given by trusting in God’s help. 

A dialogue between Jesus and the soul, accompanied by strings,
introduces the second part. Comfort becomes manifest, the
mood changes and culminates in a mystic love duet of an 
operatic directness and sincerity. Then comes a grand choir 
setting. The cantus firmus is in the tenor; while soloists and the
entire choir weave a text motif with descending and rising 
scales around it, with the soothing plea to end the – one could
almost say cantata – plot in this conciliatory mood. Bach’s works
often feature bible words and chorale verses penetrating each
other on various levels, and the motet “Jesu meine Freude”
(BWV 227) is perhaps the most striking example. The 
following affirmative aria points beyond pure contentment.
The fact that Bach has composed it for the tenor voice again,
indicates an attempt to express the mood change from distress
in the tenor aria of the first part to rejoicing in this second 
tenor aria. Trumpets and timpani finally lead the cantata into
the transfigured world of the Revelation. It is remarkable for
the pictorial simplicity of the fugal motif with its ascending 
C major chord and Bach’s instrumental registration skills. In
fact, this piece comes very close to organ music: The fugue 
theme of the opening choir appears again in fugue BWV 541,
albeit transposed into a major key. 

I had so much distress BWV 21

Composed for: 17 June 1714
Performed on: 3rd Sunday after Trinity and any occasion
Text: probably (at least partly) by Salomon Franck. Movement
2: psalm 94, 19; movement 6: psalm 42,12; movement 9:
psalm 116, 7 and verses 2 and 5 from the chorale “Wer nur den
lieben Gott läßt walten” by Georg Neumark (1641); move-
ment 11: Revelation 5, 12-13
Complete editions: BG 51: 1 – NBA I/16: 111

„Let us give the honest Zachau (Handel’s teacher) a bit of 
company, to relieve him of his lonesomeness, by placing an
otherwise brave practicus hodiernus at his side, who repeats not
for the long term: I, I, I, I had much grief, I had much grief, in
my heart, in my heart. I had much grief :|: in my heart  :|: :|: I
had much grief :|: in my heart :|: I had much grief :|: in my heart
:|: :|: :|: :|: :|: I had much grief :|: in my heart. :|: etc...“ No doubt,
scathing 18th century critic Johann Mattheson wasn’t too fond
of Bach’s treatment of the text. Too many repetitions, and 
emphasis on the subjective „I“... However, Mattheson failed to
look at it from another angle and see that Bach used this 
emphasis to express his interpretation of the text. Still, it goes
to show how striking Bach’s composing techniques must have
been to attentive contemporaries.

The cantata’s tradition is based on an original score with the 
notes „performed on the third Sunday after Trinity 1714 „ and
„in ogni tempore“. And there is material for later performan-
ces in Köthen und Leipzig. If Bach already performed the 
cantata as part of his application for the post of organist at the
Liebfrauenkirche in Halle (autumn 1713), this would confirm
an occasionally assumed early version. The hypothesis is based
on the combination of psalm texts and free poetry. The latter,
which author Alfred Dürr assumes were written by Salomon
Franck, librarian and senior consistorial secretary in Weimar,

could have been added to the bible words. But it could also be
the other way round. Further interesting observations on this
cantata show to what ends research will go to throw some light
on the composing process of an age that knew nothing of the
finished, sacrosanct works of art. The first three cantatas 
written in 1714 (BWV 182, 12, 172) use bible words, if at all,
only in recitatives, and not – like here – in a choir setting. But,
if we assume that the cantata was composed in 1714, there
choir settings of these cantatas – says Alfred Dürr – would show
a remarkable diversity: a passacaglia in BWV 12, fugue in 
BWV 182, a concerto movement in BWV 172 and now a 
motet, dressing the lines of the text in different motifs, each 
expressing a different Affekt in counterpoint. The introductory
sinfonia, which is related to the sinfonia of cantata BWV 12,
may also date back to 1714.

The work describes the mental wandering of the Christian soul
from distress to triumph. Comfort is the heart and foundation
of this path. Despite the varied and multifaceted form of Bach’s
music, its contents predestine this cantata for performance „on
any occasion of the church year“, as the Italian note says. Thus,
the cantata was conceived from the outset as a reusable reper-
toire piece. It consists of two parts divided by the sermon. 
After the sinfonia and opening choir the oboe-accompanied
soprano aria laments „sighing, crying, sorrow, need“. The 
following recitative with string accompaniment repeats this 
lament and the tenor aria with its sighing motifs joins in for 
extra measure. The central movement of this work paints a 
picture of „storm and waters“ and leads each voice metaphori-
cally into the deep jaws of hell. The first part of the cantata ends
with a motet interpreting every detail of the text: Distress, 
unquiet, and trust in God are expressed by harmony, move-
ment and duration. Embedded here and emphasised with an
„adagio“ we find the words „in me“, which seem to take up the
subjective motif of the opening choir once again. A fugue 
performed by soloists, instruments and finally the choir 

MM4007-2  05.07.2004 13:06 Uhr  Seite 22



25

E
N

G
L

IS
H

24

E
N

G
L

ISH

Jesus took to him the twelve BWV 22

Composed for: 7 February 1723
Performed on: Quinquagesima Sunday 
Text: Unknown author. Movement 1: Luke 18, 31 and 34;
movement 5: verse 5 from the chorale “Herr Christ, der einig
Gottes Sohn” by Elisabeth Creuzinger (1524).
Complete editions: BG 51: 67 – NBA I/18.1: 3

At the court of Köthen the musical director’s responsibilities
did not include writing cantatas and performing them in
church. Hence, according to records and tradition, worldly
cantatas for birthdays and special events accounted for most of
Bach’s work from 1717 to 1723. He would later reuse this
musical material in Leipzig for sacred compositions, after
changing the text (e.g. the original versions of cantatas
BWV 66, 134, 173, 184 and 194). Older cantatas like
BWV 21 or 199, which were demonstrably performed during
this period, weren’t necessarily heard in Köthen. Only cantatas
BWV 22 and BWV 23 (“Du wahrer Gott und Davids Sohn”)
were composed during Bach’s Köthen period. They weren’t
intended for use at court either, but served to demonstrate
Bach’s composing skills. He performed the two at his audition
for the cantorate of St. Thomas in Leipzig on 7 February 1723.
So Bach must at least have thought of cantata 22 in Köthen.
Tenor aria no. 4 resembles a court dance, and we can assume
that on this occasion Bach wanted to pull out all the stops.

The unusual beginning of the cantata must have caused quite
a stir in Leipzig. The orchestral introduction is interrupted by
the Gospel and Christ’s voice. Bach sets pure Gospel text to
music here. The choir sings of the disciples’ actions,
transposing the reflections of the Gospel to the listening
congregation. Bach gives the following aria a pleading quality
through the figuration of the solo oboe. He expresses the words
„up to Jerusalem“ and „suffering“ with a soaring linear

construction and harmonic darkening in unusual C flat major.
This is followed by a string-accompanied recitative, again
emphasising central terms like „run“, „Golgotha“, „suffering“,
„distress“ and „untold joy“. Long notes in the already mentio-
ned tenor aria stress words like „eternal“ and „peace“; and the
ascending movement of „summon me to thee in peace“ finds a
corresponding interpretation. In the final chorale Bach goes
back to the beginning of the cantata. He adds the four-part
chorus setting line by line into the obligato orchestra move-
ment. The endless flow of the violin and oboe seems to high-
light the second element of each contrasting pair mentioned in
the text: death and awakening, feebleness and new life. 

The audition went very well indeed. The newspapers (!)
reported that the „music was much praised by all those who

hold the same in high esteem“. The city council engaged the
former Royal Musical Director of Köthen. And the council
affirmed three months later that Bach had performed „his first
music to great applause“. Only in 1730 do we hear of the
difficulties Bach had with the performance conditions.   

Back in 1970 Helmuth Rilling and his ensembles started
recording albums of Johann Sebastian Bach’s lesser

known cantatas. By the eve of Bach’s 300th birthday in 1985
this exercise had resulted in the first and hitherto only
complete recording of Bach’s cantatas. In return for their
great artistic and editorial achievement Helmuth Rilling
and Hänssler Verlag were promptly awarded the „Grand
Prix du Disque“. 
In a fundamental essay Rilling described his experience of
this awesome project. „What impressed me most was that
from the individual cantatas of the early years through the
works composed at four-week intervals during the Weimar
period and those of his first years in Leipzig, where he
produced a new cantata almost every Sunday, to the late
works created after yet a larger interval, no two cantatas are
alike“. 
Today Rilling sees exploring this musical universe as the
most important learning process of his musical career. 
„Only if you know Bach’s cantatas, can you say that you 
really know Bach“. At the same time, the founder of 
Stuttgart’s International Bach Academy already focused 
attention on the historical performance venue of this music:
„Bach’s church cantatas ... were an integral part of the
church service, for which he shared responsibility at the 
time. What the priest expressed in words, Bach expressed in
music, commenting on the issues of each Sunday text ...“
For this reason Rilling’s main interest, besides the album 
recordings, has always been to promote live performances of
Bach’s cantatas in church and concerts and to invite 
musicians and music lovers all over the world to become 
involved with this music. 

TRADITION, CHANGE, MODERNITY
Helmuth Rilling’s complete edition of Johann Sebastian Bach’s church cantatas

Rilling’s complete edition of Bach’s church cantatas also 
mirrors the constant change in performance customs 
brought on by research and new practices. Still, Rilling did
not opt for the „original instruments“ approach for under-
standable reasons. No matter how crucial the knowledge of
„original performance practices“ may be to make the music
come to life, Rilling doesn’t see much sense in reconstruc-
ting isolated aspects to convey the meaning of Bach’s works
to modern listeners who have a completely different back-
ground in every respect. The objective is still the same, even
if emotionality, dynamism, continuo practice, articulation
and phrasing, and many other elements that illuminate the
spirit and meaning of the text have changed. This goes
equally for recording technology, which has explored new
ways of reproduction over the past years ranging between 
integral stereophonic sound and structural transparency of
the music. 
Even the names of the musicians contributing to this 
complete edition mirror half a generation of European 
oratorio tradition. This goes in particular for the vocal and
instrument soloists. To document the tradition, change and
undiminished modernity reflected by this music, the 
complete edition of Bach’s cantatas conducted by Helmuth
Rilling, a milestone in recording history, has been included
in EDITION BACHAKADEMIE without making any
changes. There are many good ways to arrange the cantatas
on the CDs. EDITION BACHAKADEMIE’s aim was to
help the listener find the individual cantatas by using the
order according to the Bach-Werke-Verzeichnis (BWV) by
Wolfgang Schmieder. 

MM4007-2  05.07.2004 13:06 Uhr  Seite 24



27

FR
A

N
Ç

A
IS

26

FR
A

N
Ç

A
IS

comme morceau d’un répertoire destiné à être réutilisé. Elle est
composée de deux parties qui sont jouées avant et après le
sermon. Après la sinfonia et le chœur d’introduction, le
soprano et le hautbois se lamentent „Soupir, larmes, chagrin,
détresse“. Le récitatif qui suit et qui est accompagné des cordes
renforce cette lamentation et l’air du ténor imprégné de motifs
gémissants se joint aux autres. La partie centrale de ce morceau
retrace la tempête et les vagues et mène symboliquement les
voix jusque dans les abysses de ce gouffre de l’enfer. Un motet
interprétant chaque détail du texte: la tristesse, l’inquiétude,
l’espérance en Dieu trouvant leurs pendants dans l’harmonie,
le mouvement et le durée du ton clôture la première partie de
la cantate. L’„adagio“, inséré entre ceci, met en quelque sorte la
subjectivité du chœur d’introduction en relief sous forme
d’une reprise: les mots „en moi“. Une fugue déclamée par des
soli, des instruments et puis par le chœur renforce/confirme la
confiance en l’aide de Dieu qui apporte consolation. 

Un dialogue entre Jésus et l’âme ouvre, accompagné des cordes,
la deuxième partie. La consolation devient visible, l’atmosphère
se retourne et débouche dans un duo d’amour mystique, un
opéra ne pourrait être plus direct ni plus intime dans ses
expressions. Un grand arrangement choral fait suite. Bach
confie le cantus firmus au ténor ; tout d’abord les solistes et
ensuite le chœur en entier secondent le texte revêtu d’un motif
montant et descendant la gamme en invitant dans l’apaisement
de se contenter de ce point conciliant de l’action de cette
cantate comme on est tenté de le dire. On trouve assez souvent
chez Bach les différents niveaux s’interpénétrant entre des
paroles de la Bible et des strophes de choral, peut-être de façon
la plus frappante dans le motet créé plus tard „Jésus ma joie“
(BWV 227). L’air qui suit alors de par sa forme affirmative
renvoie au-delà du contentement. Bach gratifie ici à nouveau la
voix du ténor, ce qui est bien la preuve de sa volonté de
manifester le revirement d’atmosphère passant de la profonde
affliction aux cris d’allégresse, revirement qui s’est réalisé entre

la première partie et l’air du ténor qu’il y avait intégré. Des
trompettes et des timbales mènent en fin de compte la cantate
dans le monde serein de la Révélation. Remarquables sont la
simplicité figurative du thème de la fugue décrivant un accord
ascendant en ut majeur et l’art des registres instrumentaux de
Bach. Ce morceau est en réalité très prêt de la musique d’orgue
: le thème de fugue du chœur d’introduction se retrouve dans
la fugue BWV 541 quoique transformé en majeur.    

J’avais beaucoup de tourments BWV 21

Création : pour le 17 juin 1714
Destination : troisième dimanche après la trinité et à toute
occasion
Texte : probablement (au moins en partie) de Salomon Franck.
Mouvement 2: Psaume 94, 19; Mouvement 6: Psaume 42,12;
Mouvement 9: Psaume 116, 7 et strophes 2 et 5 tirées du choral
„Celui qui ne laisse faire que Dieu“ de Georg Neumark (1641);
Mouvement 11: Apocalypse 5, 12-13
Éditions complètes : BG 51: 1 – NBA I/16: 111

„Afin que l’honnête Zacau (maître de Händel) se retrouve en
compagnie et cesse d’être un solitaire, il faut lui adjoindre un
praticien d’aujourd’hui, d’ailleurs excellent, et qui répète sans
ennui: Je, je, je, j’avais beaucoup de tourments, j’avais
beaucoup de tourments, en mon cœur, en mon cœur. J’avais
beaucoup de tourments :|: en mon cœur :|: :|: J’avais beaucoup
de tourments :|: en mon cœur :|: J’avais beaucoup de tourments
:|: en mon cœur :|: :|: :|: :|: :|:  J’avais beaucoup de tourments :|:
en mon cœur. :|: etc.“ Il n’y a aucun de doute : Johann Mat-
theson, le critique pointilleux du XVIIIème siècle, n’appréciait
pas la façon dont Bach traitait un texte. Trop de répétitions, en
plus en insistant sur le „Je“ qui vise à accuser la subjectivité...
Néanmoins il n’est pas venu à l’idée de Mattheson que Bach
avait voulu donner un poids particulier à ce texte mis en
musique en usant de ce procédé. Toujours est-il que ce
document montre bien à la postérité l’effet que faisait les com-
positions de Bach sur ses contemporains attentifs.

La tradition de la cantate est basée sur un mouvement vocal
original portant la date d’exécution „den 3ten post Trinit: 1714
musiciret worden“ (“joué le troisième après la Trinité : 1714”)
et accompagné de la désignation „in ogni tempore“. Vient s’y
ajouter des éléments introduits pour des exécutions ultérieures
à Köthen et Leipzig. Si Bach a réellement exécuté cette œuvre

lors de sa candidature au poste d’organiste de l’église Sainte-
Marie de Halle (Liebfrauenkirche) en automne 1713, ceci
pourrait soutenir l’hypothèse d’une première version, thèse qui
est de temps en temps exprimée. Cette hypothèse se base sur la
combinaison en petites parties du texte du Psaume et du texte
librement composé. Cette composition libre dont l’auteur,
selon Alfred Dürr, serait Salomon Franck, le bibliothécaire de
Weimar et secrétaire général consistorial, pourrait avoir été
ajoutée aux paroles de la Bible. Mais l’inverse est aussi possible.
En prenant cette cantate comme exemple, d’autres observati-
ons intéressantes montrent les voies que suivent la recherche
dans le but de mettre en lumière le processus qui était à la base
de la composition à cette époque qui ne connaissait d’ailleurs
pas encore la notion de chef d’œuvre intouchables. Les trois
premières cantates créées en l’année 1714 (BWV 182, 12, 172)
mettent en musique, au grand maximum, la parole écrite sous
forme de récitatifs et non, comme ici, sous la forme d’un
mouvement choral. Supposons que cette cantate a bien été
créée en 1714, il y aurait, selon Alfred Dürr, une remarquable
diversité de formes dans les mouvements chorals de ces
cantates: passacaglia dans la BWV 12, fugue dans la BWV 182,
mouvement concertant dans la BWV 172 et ici le principe du
motet, qui revêt le texte, vers après vers, de motifs différents et
plein d’émotions, en une exécution en contrepoint. La sinfonia
d’introduction pourrait avoir été en revanche créée également
en 1714, du fait de son affinité avec la sinfonia de la cantate
BWV 12.

L’œuvre dans son ensemble décrit le chemin que l’âme
chrétienne doit parcourir sous la forme d’un raisonnement gui-
dant cette âme sur un chemin entre la misère et le triomphe. La
consolation forme le centre et le fondement de ce chemin.
Aussi différenciée et formelle la musique de Bach soit elle, ce
contenu prédestine cette cantate à un emploi „pour toute
occasion au sein de l’année religieuse“, comme la désignation
italienne l’indique. La cantate est donc conçue dès le début

MM4007-2  05.07.2004 13:06 Uhr  Seite 26



29

FR
A

N
Ç

A
IS

28

FR
A

N
Ç

A
IS

Jésus réunit les Douze autour de lui BWV 22

Création: pour le 7 février 1723
Destination: septième dimanche avant Pâques
Texte: poète inconnu. Mouvement 1: Luc 18, 31 et 34; Mouve-
ment 5: strophe 5 tirée du choral „Seigneur Christ, l’unique Fils
de Dieu“ de Elisabeth Creuzinger (1524).
Éditions complètes: BG 51: 67 – NBA I/18.1: 3

À la cour de Köthen, la composition de cantates et leur
exécution durant le service religieux ne faisaient pas partie des
devoirs que devaient remplir un maître de chapelle. C’est la
raison pour laquelle entre 1717 et 1723, ce sont surtout des
cantates de vœux qui ont été transmises ou mises en évidence,
cantates que Bach réutilisa plus tard à Leipzig en y reprenant la
substance musicale et en les préparant à l’emploi pour les
services religieux sur un autre texte (par ex. les formes initiales
des cantates BWV 66, 134, 173, 184 et 194). Des cantates de
plus longue date, comme la BWV 21 ou 199 qui ont été
incontestablement jouées à cette époque, n’ont pas nécessaire-
ment été entendu à Köthen. Seules les cantates BWV 22 et
BWV 23 („Toi, Dieu véritable et fils de David“) ont été créées à
l’époque où Bach était à Köthen. Elles non plus n’étaient pas
destinées à être exécutées devant la cour mais permettaient à
Bach de présenter son art de compositeur. Il exécuta les deux
cantates à l’occasion de son épreuve pour le cantorat à Leipzig,
le 7 février 1723 à Saint-Thomas. Du moins, la cantate 22 a sans
doute été conçue donc à Köthen – l’esprit d’une danse
courtoise se ressent dans l’air du ténor n° 4 –, et tout permet de
présumer que Bach, en raison de cette occasion, avait été
particulièrement soucieux de mettre tout en œuvre pour
prouver son talent. 

Le début inhabituel de la cantate a certainement fait sensation
à Leipzig. Dans une introduction orchestrale, l’Évangéliste et la
Voix du Christ entrent tout d’abord en scène. Bach a donc mis

en musique le texte de l’Évangile sous sa forme naturelle. À
partir de là, alors qu’il est question de tous les apôtres, le chœur
entre au premier plan et transfère les pensées de l’Évangile pour
ainsi dire à l’auditoire des fidèles. Bach confère à l’air suivant un
aspect de prière grâce à la figuration des hautbois solistes. Il met
en relief les pensées exprimées „se rendre à Jérusalem“ et 
„souffrance“ en traçant une ligne ascendante et en assombris-
sant les harmonies en utilisant le ut bémol majeur inusité. Un
récitatif accompagné de cordes suit en accentuant là aussi les
notions et idées centrales correspondantes comme „marche“,
„Golgotha“, „souffrance“, „avilissement“ et „joie immense“.
L’air du ténor dont on a déjà parlé, insiste sur des notions
comme „éternel“ et „paix“ en des tons tenus ; le mouvement as-
cendant du „Entraîne-moi dans tes pas vers la paix“ trouve
également son interprétation évidente. Avec le choral final,
Bach retourne au début de la cantate. Il intègre le mouvement
du chœur à quatre voix, vers après vers, à l’intérieur du mouve-
ment orchestral obligé. La voix chantée par le violons et les haut-
bois semblant pour ainsi dire coulée indéfiniment, du début à
la fin, semble vouloir se ranger du côté du deuxième élément de
ces couples antagonistes dont parle le texte : mort et résurrec-
tion, maladie et vie nouvelle. 

L’épreuve se déroula de façon convaincante. Les journaux (!)
rapportèrent que la „musique a été admirée par tous ceux qui
estiment une telle musique“. Le Conseil de la Ville éleva aux
fonctions de cantor le maître de chapelle du prince d’Anhalt-
Coethen. Et le Conseil attesta à Bach, un trimestre plus tard, à
une nouvelle reprise qu’il avait exécuté en sa fonction „sa 
première musique avec beaucoup d’applaudissements“. Ce
n’est qu’en 1730 que nous apprendrons combien Bach avait
souffert des conditions dans lesquelles il avait dû exécuter 
cette cantate.   

En 1970, Helmuth Rilling et ses ensembles commencèrent à
enregistrer sur disque des cantates peu connues de Johann

Sebastian Bach. C’est de cette entreprise que se constitua le
premier et jusqu’au jour d’aujourd’hui l’unique enregistrement
de toutes les cantates de Bach et ceci à la veille du 300ème
anniversaire de Bach en 1985. L’exploit artistique de Helmuth
Rilling et la prestation éditoriale de la maison d’édition Häns-
sler-Verlag furent récompensés, à cette époque-là, par le „Grand
Prix du Disque“.
Dans un traité fondamental, Rilling décrivit alors les expériences
qu’il avait eu la chance de faire grâce à un projet d’une telle
ampleur. „Ce qui m’avait le plus impressionné, était le fait que si
l’on considère les cantates isolées des années débutantes, ensuite
les œuvres composées à un rythme mensuel de l’époque de
Weimar et celles qui ont été créées presque chaque dimanche au
cours des premières années où il remplissait des fonctions
officielles à Leipzig et enfin les dernières œuvres que Bach avaient
à nouveau produites à intervalles plus espacés, aucune cantate
n’est semblable à l’autre“.
Aujourd’hui Rilling considère cette rencontre et l’acquis de ce
cosmos musical comme le processus le plus important de sa
carrière musicale. „Seul celui qui connaît les cantates de Bach,
peut prétendre connaître vraiment Bach“. En même temps, le
fondateur de l’Académie Internationale de Bach à Stuttgart
releva l’importance du lieu d’exécution historique de cette
musique : „Les cantates religieuses de Bach ... étaient une partie
des offices religieux de son époque dont le déroulement était à sa
charge. Le pasteur s’exprimait en paroles et Bach parlait avec sa
musique et prenait ainsi position sur les textes dominicaux dont
le choix était fixé à l’avance...“. C’est ainsi qu’au-delà des enregi-
strements sur disques, les exécutions en public des cantates de
Bach au cours de services religieux et en concert ainsi que
l’invitation aux musiciens du monde entier à se consacrer
à l’étude de cette musique restent jusqu’aujourd’hui un vœu cher
à Rilling.

TR A D I T I O N,  MU TAT I O N,  AC T UA L I T É
Enregistrement de toutes les cantates de Johann Sebastian Bach par Helmuth Rilling

L’enregistrement global des cantates religieuses de Bach reflète
également la mutation des habitudes d’exécution. Cette
mutation est le résultat des recherches faites à ce sujet et de la
pratique. Rilling ne s’est néanmoins pas engagé sur la voie des
instruments “historiques” pour des raisons évidentes. Il est, certes,
indispensable de connaître la “pratique d’exécution historique”
pour savoir faire parler la musique. Cependant la reconstruction
d’aspects isolés de cette œuvre n’est d’aucun profit, selon Rilling,
quand il s’agit de retransmettre le sens de cette musique à l’audi-
teur moderne qui est, à tous égards, marqué différemment. Cet
objectif perdura même si le caractère émotionnel, la dynamique,
l’articulation et le phrasé, la pratique du continuo et beaucoup
d’autres éléments qui viendront éclairer l’émotion et le sens des
paroles mises en musique, subirent quelques mutations. Ceci est
tout aussi valable pour la technique d’enregistrement qui a
trouvé au long des années différentes voies pour s’illustrer, de 
l’audition stéréophonique intégrale à la clarté structurelle de la
musique.
Les noms des musiciens ayant concouru à l’enregistrement
complet est également le reflet d’une demi génération évoluant
dans la tradition européenne des oratorios. Ceci est surtout valable
pour les solistes vocaux et instrumentistes. Afin de documenter la
tradition, la transformation et le caractère d’actualité de cette
musique, l’enregistrement global de l’œuvre de Bach sous la
direction de Helmuth Rilling, un tournant dans l’histoire du
disque, a été repris inchangé dans l’EDITION BACHAKA-
DEMIE. Il existe plusieurs formes de classements judicieux pour
les cantates sur disques compacts. Dans le souci de faciliter la tâche
de l’auditeur dans sa recherche des différentes cantates,
l’EDITION BACHAKADEMIE a préféré reprendre le classe-
ment selon les numéros du catalogue thématique des œuvres com-
plètes de Bach (BWV) établi par Wolfgang Schmieder. 

MM4007-2  05.07.2004 13:06 Uhr  Seite 28



31

E
SP

A
Ñ

O
L

30

E
SPA

Ñ
O

L

aquella citada expresión en italiano. La cantata, pues, se 
concibió desde un principio como una especie de composición
de repertorio. Consta de dos partes a ejecutar antes y después
del sermón. Tras la sinfonía y el coro inicial se lamentan la voz
de soprano y el oboe: „lamentos, lágrimas, aflicción, 
necesidad“. El subsiguiente recitativo con acompañamiento de
instrumentos de arco hace aún más profunda la queja, mien-
tras que el aria de tenor, con sus lamentosos motivos, también
se acompasa al mismo ánimo. En la parte central de esta 
composición se caracterizan la tormenta y las ollas; la voz llega
simbólicamente hasta las profundas simas del infierno. La 
primera parte de la cantata decide cada detalle textual del 
motete interpretativo: el desconsuelo, el desasosiego, el 
permanecer en Dios encuentran sus correlativos en la armonía,
el movimiento y la duración de los tonos. La expresión inter-
calada de “adagio” subraya simultáneamente la subjetividad del
coro inicial: „en mí“. Una fuga, ejecutada por soli, instrumen-
tos y finalmente por el coro también, refuerza la consoladora
confianza en el auxilio de Dios. 

Un diálogo entre Jesús y el alma es el principio de la segunda
parte con acompañamiento de instrumentos de arco. El con-
suelo se hace manifiesto, el ánimo se muda, se llega a un dueto
de místico amor, mas amor tan directo e íntimo como no sería
posible encontrar en ópera alguna. Sigue entonces una gran
composición de coral. El cantus firmus es confiado por Bach al
tenor; primero los solistas y luego el coro completo secundan el
texto. Adoptando un motivo ascendente y descendente, se 
exhorta sosegadamente, diríase, a darse a este momento 
apacible del... relato de la misma cantata. El nivel textual 
variado y en sí mismo trascendido de la palabra bíblica y las 
estrofas de coral se encuentran frecuentemente en Bach; este
fenómeno es acaso más llamativo que en ningún otro lugar en
el motete compuesto con posterioridad „Jesús, mi alegría”
(BWV 227). Más que alegría es lo que expresa la subsiguiente,
afirmativa aria. Bach considera aquí de nuevo la voz de tenor y,

teniendo en perspectiva la primera parte con su aria para tenor,
muestra ahora la voluntad de pasar del ánimo decaído al 
alborozo. Las trompetas y los timbales transponen la cantata 
finalmente al iluminado mundo de la revelación. Admirables
son las sencillas imágenes de un tema de fuga descriptivo en
acorde ascendente de Do mayor así como el arte de los registros
instrumentales del compositor. Efectivamente se encuentra
esta composición muy emparentada con la música de órgano:
el tema de fuga del coro inicial retoma, si bien convertido a
Mayor, la fuga BWV 541.    

Yo tenía mucha aflicción BWV 21

Génesis: 17 de junio de 1714
Destino: tercer domingo después de la festividad de la Trinidad
y en cualquier ocasión
Texto: probablemente (al menos en parte) de Salomon Franck.
Movimiento 2: Salmo 94, 19; movimiento 6: Salmo 42,12;
movimiento 9: Salmo 116, 7 y estrofas 2 y 5 de la coral 
„Quien sólo al amoroso Dios regir deja“ de Georg Neumark
(1641); movimiento 11: Apocalipsis 5, 12-13
Ediciones completas: BG 51: 1 – NBA I/16: 111

„Para que el honesto Zachau (maestro de Händel) disfrute de
compañía, y no se encuentre solo, debe contar con un buen
practicus hodiernus, de modo que no repita de aburrimiento:
Yo, yo, yo, tenía mucha aflicción, yo tenía mucha aflicción, en
mi corazón, en mi corazón. Yo tenía mucha aflicción :|: en mi
corazón :|: :|: Yo tenía mucha aflicción :|: en mi corazón :|: Yo
tenía mucha aflicción :|: en mi corazón :|: :|: :|: :|: :|:  Yo tenía
mucha aflicción :|: en mi corazón. :|: etc...“. No cabe duda: a
Johann Mattheson, el Beckmesser del siglo XVIII, no le 
gustaba el modo en que Bach trataba los textos. Demasiadas 
repeticiones, sobre todo del subjetivo e insistente „yo“... A un
juicio diferente no pudo llegar Mattheson, diferente, a saber, de
que Bach intentaba subrayar o acentuar con esta insistencia su
propia percepción del texto al que ponía música. Sea como sea,
este documento muestra a la posteridad cuán llamativo 
resultaba el arte del compositor Bach a sus atentos contem-
poráneos.

La tradición de esta cantata asciende a un original con la fecha
de representación: „el tercero después de Trinidad: en 1714 se
interpretó“ así como la expresión „in ogni tempore“ del movi-
miento vocal. A eso ha de añadirse el material de unas 
representaciones posteriores en las ciudades de Köthen y 
Leipzig. Caso que Bach ya hubiera interpretado la obra con

motivo de su solicitud del puesto de organista en la iglesia 
llamada de La Querida Señora (Liebfrauenkirche) de Halle
(otoño de 1713), podría apoyar esto mismo la sospecha, a 
veces pronunciada, de la existencia de una versión más 
temprana. Esta hipótesis se basa en la combinación de partes
breves de textos de los Salmos con poesía de libre composición.
La poesía libre a que nos referimos, que Alfred Dürr, por 
razones estilísticas, considera obra de Salomon Franck – el 
bibliotecario de Weimar y secretario consistorial (“Oberkon-
sistorialsekretär”) –, pudiera haber sido añadida a la palabra 
escrita. Igualmente es pensable que sucediera al contrario. 
Otras interesantes observaciones, con esta cantata como 
ejemplo, muestran los senderos que sigue la investigación a fin
de poner luz en el proceso de composición de una época que
aún no conocía la concepción de la obra maestra perfecta e 
intocable. Las primeras tres cantatas compuestas en el año de
1714 (BWV 182, 12, 172) ponen música, si acaso, a la palabra
escrita en forma de recitativos y no, como en el presente caso,
en tanto movimiento de coro. Aceptando que éste sea de 1714,
según Alfred Dürr se tendría una considerable diversidad de
formas en los movimientos de coro de estas cantatas: passacag-
lia en la BWV 12, fuga en la BWV 182, movimiento 
concertístico en la BWV 172 y, en la presente cantata, el 
principio en forma de motete que poco a poco reviste al texto
de diferentes motivos afectuosos y lo ejecuta contrapuntística-
mente. La sinfonía introductoria, por otra parte, en relación a
su parentesco con la sinfonía de la cantata BWV 12, pudiera ser
igualmente de 1714.

La obra completa viene a ser una descripción de la vía mental
que va de la necesidad y el triunfo, la vía por la que el alma 
cristiana habría de pasar. El centro de gravedad y el fundamen-
to de este camino es el consuelo. A pesar de la diferenciación y
diversidad formal con que Bach creaba sus obras musicales, este
contenido predestina a la cantata a ser apta „para todo el 
tiempo del calendario eclesiástico“, lo cual ya se desprende de

MM4007-2  05.07.2004 13:06 Uhr  Seite 30



33

E
SP

A
Ñ

O
L

32

E
SPA

Ñ
O

L

Jesús tomó consigo a los doce BWV 22

Génesis: 7 de febrero de 1723
Destino: domingo de Estomihi
Texto: poeta desconocido. Movimiento 1: Lucas 18, 31 y 34;
movimiento 5: estrofa 5 de la coral „Señor Cristo, unigénito de
Dios“ de Elisabeth Creuzinger (1524).
Ediciones completas: BG 51: 67 – NBA I/18.1: 3

En la corte de Köthen no solamente formaba parte de las tareas
propias del maestro de capilla el componer cantatas e interpre-
tarlas en los oficios religiosos. A estos respectos, de los años que
van de 1717 a 1723, se han conservado o se ha podido demost-
rar la existencia, sobre todo, de cantatas profanas de felicitación
cuyo material musical llegaría a emplear Bach luego en Leipzig
para los oficios religiosos con unos textos diferentes (por 
ejemplo, las formas originarias de las cantatas BWV 66, 134,
173, 184 y 194). Posteriores cantatas, como la BWV 21 o la 199,
que, según está comprobado, fueron interpretadas en esta época,
no han de haber sido ejecutadas necesariamente en Köthen. 
Solamente las cantatas BWV 22 y BWV 23 („Tú, verdadero 
Dios y de David hijo“) fueron compuestas por Bach durante su
estancia de Köthen. Tampoco estas cantatas estaban destinadas a
la corte, sino que sirvieron a Bach en tanto comprobante de sus
aptitudes de compositor. Ambas cantatas fueron ejecutadas por
él con motivo de su examen de cantorado (Kantoratsprobe) en la
ciudad de Leipzig el día 7 de febrero de 1723, en la Iglesia de
Tomás (Thomaskirche). Esto es, al menos en pensamiento
habría de haber concebido Bach la cantata 22 en Köthen – el aria
de tenor número 4 tiene toda la inspiración de una danza 
cortesana –, y partimos del hecho que Bach, en relación al caso
dado, se esforzó por servirse de todos los registro de su arte.
Admiración fue lo que con seguridad produjera en Leipzig el 
poco habitual principio de la cantata. En una introducción 
orquestal intervienen primero el evangelista y la vox Christi.
Bach pone música, pues, al texto evangélico solo. De aquellas
partes donde se trata de todos los apóstoles se hace cargo el coro

trasmitiendo los pensamientos del Evangelio a la comunidad de
oyentes. A la subsiguiente aria confiere Bach algo de rogatorio
por medio de la figuración del oboe solo. Los pensamientos 
„arriba, a Jerusalén“ y „sufrimientos“ se subrayan con las pautas
ascendentes así como con la turbia armonía en raro Do bemol
mayor. Sigue entonces un recitativo acompañado de instrumen-
tos de arco; también aquí con las acentuaciones correspondien-
tes de ciertas expresiones centrales como „correr“, „Gólgota“,
„sufrir“, „bajeza“ y „miles de alegrías“. La recién nombrada aria
de tenor insiste con sus tonos sostenidos de voz cantante en
expresiones como „eterno“ y „paz“; también la expresividad del
movimiento hacia delante del „llévame contigo en paz allí” 
(„ziehe mich nach dir in Friede dahin“) resulta harto perceptible.
Con la coral concluyente traza Bach el arco que regresa al princi-
pio de la cantata. Por líneas va estructurando el movimiento de
coral a cuatro voces convirtiéndolo en un movimiento de orque-
sta obligado. Las voces de violín y de oboe, que fluyen desde el
principio hasta el final sin que parezcan acabar, parecen tomar
partido por el segundo elemento correspondiente en aquellos 
pares de contrarios de los que trata el texto: muerte y resurrec-
ción, enfermedad y vida nueva. 
El examen fue convincente. Los periódicos (!) informaron 
acerca de que la „música, sobre todo por aquellos que estiman
semejante música, ha siso muy alabada“. El consejo de la 
ciudad empleó, pues, al hasta entonces maestro de capilla de su
alteza en Köthen. Y puesto que Bach ejecutó „con gran 
aplauso su primera música“, fue confirmado en su cargo un 
trimestre después por el consejo mismo de la ciudad. Hasta qué
punto Bach mismo estaba descontento con las condiciones en
las que había de ejecutar sus composiciones es algo de lo que no
tendremos noticia antes de 1730.   

El año de 1970 comenzaron Helmuth Rilling y su grupo
musical la grabación de discos de algunas cantatas poco

conocidas de Johann Sebastian Bach. Esta actividad, que en sus
inicios habría cabido denominar de esporádica, se convirtió en
nada menos que la primera y hasta ahora única versión grabada
completa de las cantatas de Bach. El trabajo concluyó el año
1985, precisamente la víspera del 300 aniversario del
nacimiento de Bach. La labor artística de Helmuth Rillings y la
obra editorial de la Hänssler fueron premiadas en su tiempo con
el „Grand Prix du Disque“.
En un escrito acerca de este proyecto, describió entonces Rilling
la experiencia de acometer semejante labor: „Lo que más me
impresionó fue que, de entre las cantatas de los años iniciales,
pasando por las obras de la época de Weimar compuestas en
intervalos de cuatro semanas, hasta las cantatas de los primeros
años del cargo ejercido por Bach en Leipzig, compuestas
prácticamente de domingo a domingo, y hasta las posteriores
obras tardías creadas en más amplios intervalos de tiempo,
ninguna se asemeja a cualquiera otra“.
Rilling afirma que el contacto con este cosmos artístico ha
sido el proceso de aprendizaje más importante en toda su
vida musical. „Solo quien conozca las cantatas de Bach puede
afirmar que verdaderamente conoce a Bach“. Simultánea-
mente, el fundador de la Academia Internacional de Bach de
Stuttgart (Internationalen Bachakademie Stuttgart) dirigía su
mirada expectante al histórico lugar en que se ejecutaba la
música: „las cantatas de iglesia de Bach... formaban parte del
oficio divino de su tiempo, del que él mismo se sentía
responsable. Tanto como los párrocos de palabra, expresábase
Bach con su música acerca de los temas de los texto domini-
cales...“ Por este motivo no solamente le han ido en mucho a
Rilling las grabaciones en disco de las cantatas de Bach, sino
también, hasta el presente, las representaciones en vivo – 
tanto en las celebraciones eclesiásticas como en las salas de
conciertos - así como invitar a los músicos de todo el mundo
a que tomen contacto con esta música.

TRADICIÓN, TRANSFORMACIÓN, ACTUALIDAD
Grabación completa de Helmuth Rillings de las cantatas de iglesia de Johann Sebastian Bach

La grabación completa de las cantatas de iglesia de Bach refleja
también las transformaciones de los modos en que ha sido
habitual ejecutarlas, lo cual viene a ser resultado tanto de las
investigaciones como de la práctica. Sea como sea, Rilling ha
tenido motivos bien razonables para no sumarse a la moda
consistente en el empleo de los instrumentos llamados
”históricos”. A pesar del valiosisimo conocimiento de la
„práctica ejecutoria histórica“, la reconstrucción de aspectos
aislados de poco vale, en su opinión, a la hora de dejar que la
música se dé a conocer en sí misma al oyente moderno y de
mentalidad de todo punto diferente. Esta meta no deja de ser la
meta por excelencia a conseguir, si bien la emoción, la dinámi-
ca, la articulación y la fraseología, la práctica del continuo y
tantos y tanto elementos que manifiestan al afecto el sentido de
la palabra pronunciada, han sufrido una evolución. En la
misma medida vale lo dicho respecto de la técnica de la
grabación, que, a lo largo de los años mediantes entre el espacio
acústico integral y la transparencia auditiva de la música, ha
seguido diferentes derroteros.
La grabación completa es también por lo que concierne a los
músicos ejecutantes - sobre todo por lo que concierne a los
solistas vocales e instrumentales - la viva imagen de media
generación europea dedicada a la tradición de los oratorios. A
fin de documentar la tradición, la transformación y la
permanente actualidad de esta música, en la edición de la Bach-
akademie se retoma sin modificaciones la grabación completa
de las cantatas de Bach dirigidas por Helmuth Rilling – toda un
piedra angular en la historia de las grabaciones de discos. Para la
disposición de cada una de las cantatas en los discos compactos
se cuenta con varias posibilidades. La edición de la BACH-
AKADEMIE se ha propuesto, sobre todo, simplificar al oyente
la búsqueda de cada una de las cantatas, razón por la que sigue
el orden en que éstas se encuentran en el índice de las obras de
Bach (BWV) de Wolfgang Schmieder.

MM4007-2  05.07.2004 13:06 Uhr  Seite 32


